



#### श्रीमत् स्वामी प्रत्यगात्मानन्द सरस्वती विरचित कारिका सम्वलित

# जपसूत्रम्

( द्वितीय खण्ड ) (हिन्दी भाषा में विस्तारित व्याख्यायुक्त )

> अनुवादक **एस० एन० खण्डेलवाल**

प्रकाशक भारतीय विद्या प्रकाशन वाराणसी — दिल्ली

#### प्रकाशक

- **(ए)** भारतीय विद्या प्रकाशन
- (१) पो॰ बाक्स नं॰ ११०८ कचौड़ीगली, वाराणसी—221001
- (२) १, यू० बी० जवाहरनगर, बँग्लोरोड, दिल्ली—110007

प्रथम संस्करण-१९९२ ई०

मूल्य १००-००

मुद्रक :

न्यू दीपक प्रेस

द्वारा

भारतीय विद्या प्रकाशन क्रिक्शिय विद्याप्रकाशन क्रिक्शिय क्रिक्शिय विद्याप्रकाशन क्रिक्शिय क्रि

#### िनवेद्न

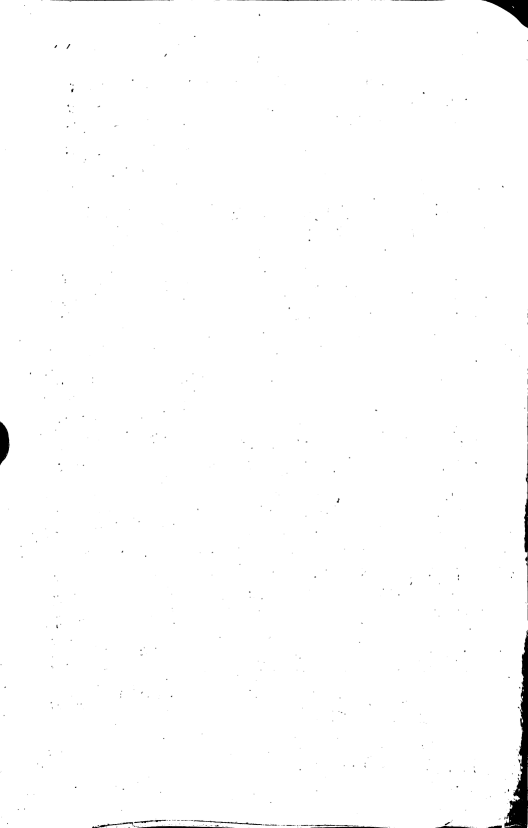
जपसूत्रम् (द्वितीय खण्ड) का भाषानुत्राद प्रस्तुत है। अन्तर्दृष्टि सम्पन्न स्वामीजो ने इस खण्ड में व्याहृति तत्व तथा छन्दः तत्व का प्रकाशन सप्त लोकात्मक स्तर के साथ मानव अस्तित्व के सप्तस्तरों में एक सामंञ्जस्य स्थापित करते हुये किया है। स्वामीजो अपनी दृष्टि से एक सामान्य रेणु में स्पन्दित महाशक्ति की महत्तर स्थिति का रहस्य खोज निकालने के साथ-साथ विराट में, महत् में, आधार-रूप से परिव्याप्त उसी महाशक्ति के सूक्ष्मातिसूक्ष्म रूप को भी अब रहस्यावृत नहीं रहने देते! यही है महान् में अणुत्व का और अणुत्व में महत् का साक्षात्कार! यह अघटन कैसे घटित होता है? यह घटित होता है जपयज्ञ रूपी तपः के द्वारा। जिसके द्वारा अव्यक्त में शायित अथवा प्रविलीन अनन्त विश्व विच्छिन्न होकर एक विपुल अभिव्यक्ति के रूप में व्यक्त हो उठता है, वही है तप। विश्व तथा विश्वधारा के मूल में जिस आनन्द की स्थिति अखण्ड समग्र घारा रूप से उन्मुक्त हो उठती है, और जिस आनन्द एवं विश्वच्छन्द की अभिव्यक्ति का उल्लास-विलास सृष्टि को आप्यायित करता रहता है, उसका भी आधार तप है।

स्वामीजी की दृष्टि तपःपूत दृष्टि है। इस तपःपूत दृष्टि के विकास का मूल आधार जपयज्ञ ही रहा है। जप की परिणित होती है अखण्ड आनन्द के रूप में। उस स्थित में मुष्टि प्रपंच में भी अनन्त आनन्द का नर्त्तन कण-कण में प्रत्यक्ष होने लगता है। इस अवस्था में स्वामीजी तृण के ऊपर मणिप्रभा के समान छटा बिखेरते प्रातः कालीन शिशिरकण को भी एक मूक उपनिषद के रूप में देखते हैं। उन्हे एक क्षुद्र कुसुमकोरक भी एक निगूढ़ रस तथा विश्वच्छन्द से समृद्ध महाकाव्य जैसा प्रतीत होने लगता है।

मानवमात्र को इसी दृष्टि का विकास करना है। इस दृष्टि का मूल आधार सब में है, परन्तु वह अरिच्छन्द के द्वारा आवरित है। कौशल विशेष के द्वारा इस शत्रु-अरि को भी मित्रछन्द के रूप में विकसित करने पर ही ऋत का, सत्य का आह्वान श्रुतिगोचर होने लगता है। स्वामीजी के अनुसार यही है ऋतच्छन्द। इसकी प्राप्ति के लिये व्याहृति का आश्रय लेकर क्रमशः स्तरानुक्रमानुसार आरोहण कर्म करना आवश्यक है और यही आरोहण कर्म ही जप है। प्रस्तुत खण्ड में स्वामीजी ने जपानु-संधित्सु के हितार्थ अत्यन्त गहन तथा प्रज्ञानात्मक उपदेश दिया है। इसका सम्यक् पठन तथा मनन करने के पश्चात् समस्त संशय—व्यामोह स्वतः दूर हो जाते हैं।

मुद्रण दोष के कारण संस्कृत क्लोकों में कितपय अशुद्धियाँ रह गयी हैं। शुद्ध पाठ के लिये पुस्तक के अन्त में शुद्धिपत्र संलग्न है। सुधी पाठकगण क्लोकों को तदनुसार शुद्ध करने का कष्ट करेगें।

जन्माष्टमी, १९९२ ई० बी. ३१/३२ लंका, वाराणसी एस॰ एन॰ खण्डेलवाल



# विषयानुक्रमणिका

| प्रथम अध्याय       | <b>9—9</b> 8 |
|--------------------|--------------|
| द्वितीय अध्याय     | 9399         |
| तृतीय अध्याय       | ११६—२७       |
| चतुर्थं अध्याय     | १४९—२७३      |
| परिशिष्ट (क)       | २७३—२७८      |
| <b>गुद्धि</b> पत्र | २७९—२८०      |
|                    |              |

# विवायीनत्व निवायाव्य

11 - EP.

with spirit

Sign gap

SUF - FEFT

437 - 309

in and

# जवसूत्रम्



# जपसूत्रम्

# (द्वितीय भाग)

## भूरादि व्याहृति, छन्दः एवं साधन (तत्व एवं चर्या ) के सम्बन्ध में अनेक प्रयोजनीय कारिकाओं के साथ साधारण आलोचना।

जपसूत्र के प्रथमखण्ड में जिन अनेक सूत्रों को सन्निवेशित किया गया है, उसके अनन्तर जिन सात सूत्रों को सर्वाग्र में सन्निवेशित किया गया है, वे सप्त व्याहृति के लक्षण सूत्र हैं। गायत्री आदि जप में तथा याग होम आदि में भूर्भुव: प्रभृति व्याहृति का प्रयोग किया जाता है। क्या ये सब अर्थहीन हैं, किंवा ये सब मनमाने किल्पत शब्द हैं ? प्राक्कालीन आर्यविज्ञान में इन्हें मुख्य स्थान दिया गया है । पुराण आदि के पठन से यह विदित होता है कि इन्हें सात लोकों का वाचक मान लिया गया है। इन लोकों का किचित वर्णन भी परिलक्षित होता है। यहाँ यह धारणा हो जाती है कि मात्र इसी कारण से इन व्याहृतियों को गायत्री प्रभृति मन्त्रों में प्रविष्ट नहीं किया गया है। इसके तीन दिक् हैं - शब्द, अर्थ एवं प्रत्यय। इन तीन दिक् के कारण व्याहृति समूह एक गम्भीर रहस्य से मण्डित हैं। भूरादि व्याहृति समूह मंत्रशास्त्र के मूलतत्व में अन्यतम है। श्रुति, आगम, पुराणों नें स्थान-स्थान पर आभास रूप में इसी तथ्य की ओर इंगित किया है। यहाँ यह भी ज्ञातव्य है कि इनकी रहस्यपूर्ण मणि- मंजूषा का अनावरण सर्वसाधारण के सम्मुख नहीं हो सका है । इसे आवरित रखने के अनेक कारण हैं। रहस्योद्घाटन के लिये आरण्यक, उपनिषद्, आगम, गुरुवक्त्र ( गुरुउपदेश ) तथा आत्मप्रत्यय के सम्मुख जिज्ञासुरूप से उपस्थित होना चाहिये । जो इस रहस्य का संवाद प्राप्त करे छेते हैं, वे भी इसकी गोपनियताः की रक्षा करते हैं और इसे यत्रतत्र प्रकाशित नहीं करते।

#### अतीत एवं वर्तमान में साधारण श्रद्धधानता की पटभूमि

तत्व (Theory) से अनिभज्ञ (किचित् अनिभज्ञ व्यक्ति के लिये भी चर्या अथवा प्रयोग, प्रैक्टिकल) के द्वारा अभीष्ट फल प्राप्ति का पथ अवरुद्ध नहीं था।

यह अवश्यमेव ज्ञातव्य है कि उपनिषद् रहस्यवेत्ता ही पूर्ण एवं परम फल प्राप्त कर सकता है। श्रुति, स्मृति तथा आगमों में यही सत्य कहा गया है। यथासम्भव श्रद्धा तया कुशल प्रयोगविद्या (टेकनिक ) का आश्रय लेने पर अध्यात्मजीवन के परीक्षा स्थल में प्रवेशाधिकार प्राप्त हो जाता है । इस पृथ्वी पर भी ऐमा ही परिलक्षित होता है । वर्तमान युग में भौतिक विज्ञान के व्यावहारिक प्रयोग क्षेत्र में ऐसा ही होता है । परीक्षा के मूल में जो युक्ति, पद्धति अथवा Theory है, उसे कतिपय अभिज्ञ व्यक्ति ही जान सकने में सक्षम होते हैं। जो कर्मक्षेत्र में हैं, वे इस विश्वास के साथ कर्म क्षेत्र में उतरते हैं कि उसके मूल में युक्ति की सत्ता अवश्य है। वे यथायथ रूप से परीक्षण के द्वारा फल प्राप्त करते रहते हैं। एक प्रकार से वर्त्तमान बाह्यविज्ञान ( Theory, Experiment, Application आदि में ) एक प्रकार की साधारण श्रद्ध-द्यानता (श्रद्धानुकूल मनोभाव ) तथा हमलोगों के लिए अनुकू वर्यावरण की सृष्टि कर सकने में समर्थ हो सका है। नैमिषारण्य में जब ज्ञानोपदेश होता रहता था, उस युग में अध्यात्मसाधन के लिए अनुकूल श्रद्धधानता की सत्ता रहती थी। केवल उसी युग में ही नहीं, प्रत्युत परवर्ती युगों में भी वह अनुकूल वातावरण जाग्रत था। इस युग में हम कृत्रिम बारिवर्षण के समान विद्या के प्रति श्रद्धधान होने की चेष्टा कर रहे हैं। उस युग में विद्या (यागादि) के प्रति सम्यक श्रद्धधान होकर कर्म करना पड़ता था। अपरापर रूप अनेक तत्वों के सम्बन्ध में भी यही तथ्य प्रभावी है।

#### वर्तमान काल में श्रद्धा संकट

यद्यपि वर्तमान काल में अध्यात्म साधना तथा सिद्धि विषयिणी श्रद्धधानता एकवारगी भी विलुप्त प्रायः नहीं है, तथापि विलुप्त, विद्वत (Confused, Confounded) हो चली है, यह निःसंदिग्ध है। एक ओर अविश्वास, अश्रद्धाधानता, विरुद्धानता है, दूसरी ओर अन्धविश्वास (तामसश्रद्धा) एवं यान्त्रिक गतानुगतिक, आनुष्ठानिकता है, और दोनों स्थितियों के मध्य 'न ययौ न तस्थौं'' भी अनेक रूपों में घटित होता जाता है। ''धर्मस्य तत्वं निहितं गुहायां''। अतः जो साधन पथ पर चलने के लिये नितान्त इच्छुक हैं, उनकी गति क्या है? ''महाजनों येन गतः स पन्थाः''? किन्तु क्या अभाजन लोग ''महाजन'' को पहचान सकने में समर्थ हैं ? तत्पश्चात् यदि भाग्य कम से महाजन मिल भो गये, तब वे जिस भाव निष्ठा की, विश्वास की गुरुदक्षिणा चाहते हैं, उसे जानकर तो हमारे समान ''कार्पण्यदोषोपहतस्वभाव'' वालों के मन में क्या एकलव्य के समान गुरुदक्षिणा की गाथा प्रतिच्छवित हो सकेगी ? इसी भाव-दक्षिणा का तो हममें अभाव है। भाव-मक्ति, विश्वास सम्यक् रूप से कहाँ मिलता है, कितना मिलता है ? एक ओर विद्या को तो दूसरी ओर उपनिषद् को ''भुलावा'' देने के लिये कई बार अहैतुक भावों का अभिनय किया जाता है। भाव की परा-

काष्ठा द्वारा ''निष्कैतव निष्कंचन'' भाव की अवतारणा सहज हो जाती है। दीर्घकाल व्यापी सत्कार्यसेवित साधन नैरंतर्य के द्वारा इस सहज भाव में स्थित होने का यत्न करना चाहिये। इसमें नैरन्तर्य अत्यावश्यक है। विराम अथवा तारतम्य होते ही भाव में हो रही स्वच्छन्द स्थिति भग्न हो जाती है। अतः किसी भी शास्त्र अथवा महाजन गण ने ''हाय बढ़ाकर आकाशस्य चन्द्रमा को पकड़ने का'' आश्वासन नहीं दिया है। अतएव उपयुक्त कार्यकारी विद्या तथा यथासम्भव रहस्योपदेश युक्त सिद्धान्त श्रवण तत्परता की आवश्यकता को मानना ही होगा।

#### साधना का अन्यर्थ मुहिटयोग

प्रथम खण्ड में एकाधिक स्थल पर:यह विवेचित हो चुका है कि अघ्यात्म साधना की जो सब शास्त्रमहाजनजुष्ट भूमियाँ हैं, उन सबको अधिगम करने के लिये कोई भी सहज मुश्टियोग है अथवा नहीं है। कलिकाल में वेदमार्ग सर्वथा साध्य नहीं है, अतएव अनुकल्प अथवा विकल्प रूप में तन्त्रोक्त साधना विहित है। अथवा जो साक्षात् रूप में आगमाचार के मार्ग में विचरणशील हैं और जिनको पारग पान्थवर्ग का सन्धान प्राप्त हो सका है, उनका कथन है कि नहीं ऐसा नहीं है। उनका अभिमत यह है कि कलिकाल में तंत्रमार्ग जीवगण की भुक्ति तथा भुक्ति के लिए कदापि सहज मुब्टि योग नहीं है। जीव के मुख्य प्रयोजन तत्व तथा उस प्रयोजन के अनुकूल सम्बन्धतत्व का तारतम्य तो सम्यक् रूप से विज्ञात है । यह युग घोर कलिकाल है, अतएव तन्त्रमार्ग कहीं भी ''सस्ता'' नहीं है। युगादि परिवर्तन के कारण किया गया ''अधिकार'' का अन्यरूप परिलक्षित होता रहता है। अतएव आगमादि शास्त्र तथा उसका अनुशीलन करने वाले अधिकार की वर्तमान स्थिति (पात्रता की स्थिति ) के अनुरूप इस विषय को भी तदनुरूप एवं तदनुषयोगी स्थिति में जिज्ञासुवर्ग के हित साधनार्थ प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया गया है। 'विषय का तात्पर्य है विद्या, साधन विधि, चर्या आदि। भक्तिसूत्र के प्रवर्त्तक नारदादि ऋषिगण ने, भागवत आदि शास्त्र समूह ने, नवबामिक साधन तथा उत्तम भागवत लक्षणों का वर्णन किया है। इनमें से किसी ने भी उपाय तथा उपेय को "पानी के भाव" विक्रय-क्रय करने का उल्लेख नहीं किया है। इन सबने रसिक और भावुक को अलग-अलग पक्ति में श्रेणीबद्ध नहीं किया है। इन लोगों ने तथा शास्त्रों ने रिसक और भावुकजन को पग-पग पर स्वाद देनेवाले भागवतामृत से परिवेष्टित किया है। परवर्त्तीकाल में जो लोग भागवत धर्म को जीवन में मूर्त्तरूप देने के लिये अवतीर्ण हुये हैं, उन लोगों ने भी "निर-पराघ'' होकर जीव के लिये इसी परमधर्म का विधान किया है । अतएव जिस उपाय का सहाय लेने पर अपराध और अधः में न जाना पड़े, उसी उपाय का अवलम्बन सर्वप्रयत्न से लेना होगा । जो व्यक्ति "पशुघन" नहीं है, उसे ही "पशुगंगज चरणां- बुज'' की सेवा का अधिकार प्राप्त होता है । निम्नोदघृत कारिकाद्वय की भावना करने के अनन्तर परवर्त्ती सुदीर्घ भुरादि के गहन तत्व में प्रविष्ट होने का साहस करूँगा ।

> मंन्त्रेशास्यात् परमकृपयोच्चारितं सिद्धमंत्रं श्रीविद्याया निजमिवतथं शिक्तयन्त्रं त्वदर्थम् । तंन्त्रेशी ते गहनकुशलां तंन्त्रभांस विधत्ते श्रुगे बीजं पयिस लिखनं दीप आन्ध्ये तथापि ॥१॥ श्रद्धावीर्यं घृतिबलमृते लभ्यते नायमात्मा त्यक्त्वा त्यागं प्रवचनतपोयागमेधाविभिर्वा । स्वात्मानं ते कृपणमवरं कि वृणीतात्मवर्यों नोत्तिष्ठेश्चेद् वरमनृभवं के वरा दातुमाप्याः ॥२॥

#### सिद्धमंत्रों का भाव और उनका अधिकारानुरूप उपयोग —

वया इसका चिन्तन किया है कि मन्त्र कहाँ मिलता है ? जो साक्षात् महा-महेश्वर हैं, वे स्वयं ( सद्गुरु तथा जगद्गुरु रूप में ) स्वमुखोच्चारित ( प्रणवादि ) सिद्ध मन्त्रों को तुम्हे सुना रहे हैं। तुम विधर बन कर उन मन्त्रों को सुन सकने में अक्षम हो रहे हो। अतः इसी कारण कदाचित कातर भी हो जाते हो। अर्थात् मन्त्र मन्त्रदाता तथा मन्त्रदान वास्तव में नित्य ही है। इस संदर्भ में तुम्हारा सचेतन संयोग ही न्यभिचारी हो जाता है, अर्थात् तुम सोचते हो कि यह है, यह नहीं है। अच्छा ! तुमको मन्त्र मिला। किन्तु सर्वशक्ति का आधार यंत्र मिला? तुमको यंत्र का आश्रय लेकर ही जपध्यान, होम आदि कृत्यों को करना होगा। तुम्हारे लिये (त्वमर्थं) श्रमिवद्या रूपिणी, त्रिपुरसुन्दरी ने स्वयं शक्तियंत्र के मघ्य में, सर्वोत्तम तथा सर्वतो-भावेन स्थित यंत्र में ( श्री यंत्रादि में ), उसे अविकल रूप से (निजं अवितथं) अंकन कर रक्खा है ! तुम इस यंत्र को स्वच्छन्द रूप से, स्वशक्तियुक्त रूप से, प्रतिष्ठित नहीं होने दे रहे हो। यन्त्र तो पूर्ण है, सांङ्ग है, अनबद्य है। क्या तुम इस सांङ्ग को अंगी-कार कर सके हो ? तत्पक्चात् तन्त्र अथवा प्रयोग एवं चर्या का सामर्थ्य मिला है ? कर्म की गति अत्यन्त गहन है। इस गहन में, संशय तथा संकटस्थल में, क्या किसी ने पथ प्रदीप को, पथालोक को अप्रकम्प रूप में प्राप्त किया है ? तब इसके लिये भावना ही क्यों करते हैं ? स्वयं तन्त्रेशी भुवनेश्वरी ने अपने हाथों में तन्त्र प्रदीप को पकड़ रक्खा है। उसकी निरन्तर तथा न बुझने वाली ज्योति स्थिर रूप से जलती रहती है। समस्त गहन संकटों में उसकी विमल घटा कुशलता प्रदान करने वाली है। ( गहन कुशलां तन्त्र भासं, विद्यत्ते ) तथापि यदि तुम अन्धे बने पड़े रहते हो, अथवा जब तुमने अपनी आँखों की पलकों पर पट्टी बाँध रक्खा है, उस अवस्था में

उस दीपक से क्या लाभ होगा ? अतएव महानाम अथवा बीज (मंत्र बीज) प्राप्त हो जाने पर भी गाय भैंस की सींग की तरह चन्चलता युक्त मनःस्थिति में उसे धारण करते हो अथवा तुम जलहीन पाषाण के समान कठोर हृदय हो, उस स्थिति में क्या कहा जा सकता है ? यद्यपि बीज कभी भी नष्ट नहीं हो सकता, तथापि वह तुम्हारे लिये प्रतीक्षा नहीं करेगा। इसका कारण यह है कि तुम "अपराध" का भार देकर उसे "अधः" बनाये रखने में कोई भी कसर बाकी नहीं छोड़ते। इसके अतिरिक्त तुम्हें बाह्यपूजादि के लिये यथवा हृदय आदि स्थानों पर ध्यान करने के लिये जो सर्वभावयुक्त शक्तियंत्र प्राप्त है, उस सर्वभावरूपी यंत्र का अंकन तुम कहाँ करोगे? जल मे ?—"पयिस लिखनम्"। साथ ही पथ चारण के समय इस तंत्रदीप को कहां प्रज्वलित करोगे ? "आन्ध्ये" उसे अपने तमस अन्धकार से कल्पित तथा जन्म जन्मान्तर से अभ्यस्त दृष्टिहीनता में जलाओंगे ?

#### 'न लभ्यः' एवं 'तेन लभ्य' इन श्रुतिद्वय का तात्पर्यं विश्लेषण

उपाय ? 'जिस एक की कृपा के अभाव में सब कुछ राख हो गया' उस एक की ही कृपा को आत्मकृपा कहते हैं। इसको ही सम्बल बनाना चाहिए। अर्जुन के समान वीर साधक में भी कर्त्तंच्य निर्वेद, कश्मल, कल्मषादि उपस्थित हो जाते हैं। अतः श्रीभगवान् के मुख से क्लंच्य परिहारार्थ, दौर्बल्य त्यागार्थ, तथा उठ पड़ने के लिये, उपदेश समूह निःसृत होने लगते हैं। तदनन्तर जाने कितनी तत्वकथायें, विभूति विश्वरूपादि का प्रकाशन होता है। अतः श्रुति का कथन है ''नायमात्मा बलहीनेन लश्यः''।

अतएव श्रद्धावल एवं घृतिबल रूपी प्रकारद्वय के बलों का सम्बल अपनी सत्ता में हो जाना चाहिए। इस बल के उत्स में अभिमान की सत्ता नहीं रहती। निरिभमानता के अभाव में यह बल नहीं मिलता। "तुम हो, तुम्हारा नाम है", "तुम सत्य तुम्हारा नाम सत्य" इस विश्वास निर्भरता से वंचित रखने के लिए एक प्रच्छन्न अभिमान तुममें रहता है। "विद्ध्येनिमह वैरिणं" इस गृह का मूलोच्छेदन करने वाले इस शत्रु को उसके गोपनीय शरणस्थल से खींच कर बाहर लाना ही होगा! इसके पश्चात् श्रुति के दूसरे मंत्र की भावना करो। "नायमात्मा प्रवचनेन लक्ष्यः"। यद्यपि प्रवचन, जप, घ्यान, सब को एकत्र अवश्य किया है, तथापि वह त्याग को ही छोड़ बैठा है—उस अवस्था में आत्मप्राप्ति नहीं होती। फलाभिसन्धान के त्याग से लेकर चिद् —अचिद ग्रंथिरूप अह का त्याग करने पर सबकी (फलाभि सन्धान से लेकर अहं तक की) एक के बाद एक आहुति देना ही होगा। यदि तुम्हारी अपनी ही आत्मा कृपण है तथा "अवर" भाव भी श्रद्धाहीनता एवं त्यागकातरता से विजड़ित है, तब श्रुति में अंकित "आत्मवर्य" (परमवरेण्य प्रत्यागात्मा-परमात्मा)

तुम्हारा वरण कैसे कर सर्कोंगे ? वे तो तुम्हारा वरण करने के लिये अतिन्द्रत होकर उत्सुक हैं। तुम तो किसी प्रकार से भी उन चिरशरण का वरण नहीं कर रहे हो, महावरण का वरण कर रहे हो। "यमेवैष वृणुते तेन लज्यः" श्रुति की इस अयाचित करुणाराशि की धारा क्रमगत रूप से पास-पास ही वहती रहती है! सर्वान्त में श्रुति ने कहा है "उन्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान् निवोधत"। इस मंत्र का अन्तिम भाग (प्राप्य वरान् निवोधत) तुम्हारी समझ में अभी भी नहीं आ सका है। इसे अभी ही समझ लेना आवश्यक है। अर्थात् ग्रुष्टिव के समान ब्रह्मवित् पुरुष की आवश्यकता है, जो तुमको भागवत महावाक्यों को सुनाकर इसी समय ब्रह्मपाशमुक्त स्वरूप में प्रतिष्ठित कर सकें।

किन्तु तुम मन्त्र के आदि भाग के सम्बन्ध में क्या कह रहे हो ? "उत्तिष्ठत जाग्रत ?" इस स्थान पर तो समस्त भार (जाग्रत होने का भार ) तुम पर आ पड़ा है। अतः कारिका में कहा गया है ''नोतिष्ठेश्चेद वरमनुभवं के वरा दातु माप्याः'' यदि तुम उठ नहीं जाते, नहीं जाग जाते हो, तब निवोध (निःसंशय बोध ) रूपी श्रेष्ठ अनुभव कराने के लिए क्या कोई साक्षात्कार सम्पन्न अनुभवी पुरुष तुमको मिल सकते हैं ? यदि तुम्हे यह स्थिर अभिज्ञता है कि उनके उठाये दिना कोई नहीं उठता, उनके जगाये दिना कोई नहीं जागता, तब तो तुम इस ध्रुव विश्वास के फलस्वरूप उठे बैठे हो ! अब तुम्हारी विपरीत भावना क्यों है ?

## जप में क्रिया, निष्ठा तथा भाव का अङ्गाङ्गीभाव

जपकर्म में क्रिया, भाव प्रभृति की धारा किस प्रकार अंगांगी रूप से जड़ित रहती है तथा वे पारस्परिक रूप से एक दूसरे का सहयोग करते हैं, इसे स्मरण रखने, स्वच्छन्दरूपेण जपक्रिया करते रहने के लिये, इन कारिकाओं का पठन तथा चिन्तन करना चाहिये—

जपाद् बारंम्बारं यदि रसनया स्वादु न सक्चन्, न तन् नाम्नि स्त्यानं चिदमलरसे का विरसता। अधस्ताद् धत्ते चेत् प्रकृतिरपराऽन्तर्मलकरो। कथं स्वाद्दी शुक्ला तव निरपराधा जपकृति: ।।३।। जपैरेवास्तां मे विधुनितमिदानीं जपरज स्तदम्यासादेवानवसरमलं चित्तमुकुरम्। तथाप्याराध्याराधनविगुणता सम्भवति चेत् किमाराध्ये नास्तां मम निरपराधा जपरितः ।।४।। जपाम्यासे निष्ठा धृतिसहकृताऽस्तुप्रथमतो यथा यागे वन्हे ररणिमथनापेक्षमवनम् ।
ततो रूच्यादीनां जपविषयिणी वृत्तिरूदिता
प्रकर्षा निनष्ठाया घृतिरतिमतीना मुपवयः ॥५॥
कथं निष्ठाभावे भजति भजनं तद्विरहिणी
कथं वा साधिष्ठा फलति लतिका भावमुकुला ।
कथं वन्ध्या भावे जनयित र्रात वा दुहितरं
कथं बान्ध्ये दुहितुरमृतं चित्तुरभितः ॥६॥
जपेनालं चेत् क्व प्रणवजप आदौ कमलजे
निसर्गो वाग्दोहात्प्रणवनिलय स्तारविलयः,
जपाद् वैखर्यं चेद् ध्रुवमुपदिशेत् किं मनुवर
मथो व्यासं वाष्टादशिमततनुं नारदऋषिः ॥७॥

#### अपराध निषित्त नाम का जात्याभास

यदि कहें कि रसना तो बारंम्बार नाम जप करती है, तव जो नाम पग-पग पर स्वादु है, उसका आस्वाद एक बार भी (न सक़ृद्) नहीं मिल रहा है ! नाम के ही स्त्यान, जाड्य ( शौष्वय, आलस्य, वैरस्य ) के कारण तो नहीं है ? किन्तु कहा जाता है कि प्रणवादि नाम साक्षाद् चिद्रसमय हैं, उसमें विरसता कैसे ? अतः विरसता की जड़ अन्यत्र है। वह है तुम्हारा अपना अपराध। इस अपराध को साधारण बुद्धि से आयत्त नहीं किया जा सकता । श्री भगवान ने गीता में जिस अष्टधा प्रकृति का उपदेश दिया है ( अर्थात् पंच महाभूत, मन, बुद्धि, अहंकार ) उस अवरा प्रकृति के अधस्त्याद् ( अधीन ) रहना ( धूनन् ) ही जीव का मूल अपराध है । मन, बुद्धि तथा अहंकार भी पंच महाभूतों के वश में होकर उसके लिये बेगार कर रहे हैं। यह कौन समझता है कि नाम तथा नामी की सेवा करना ही हमारा स्वाभाविक धर्म-कर्म है। अतः ''जीवभूता सनातनी'' रूप भगवान की पराप्रकृति भी अस्तमित (तिरोहित ) होकर पड़ी रहती है । अपरा प्रकृति स्वभावतः अन्तर्मल की कारण है। यह सब कुछ को भीतर ही भीतर मिलन कर देती है। यह सब कुछ को मल युक्त तथा रसहीन करती रह ी है । विशेषतः अन्तः का तात्पर्य है अन्तःकरण, मन, बूद्धि तथा अहंकार । अन्तः की मल्युक्त स्थिति के कारण पंचमहाभूतों की सेवा ही उपचीयमान होती है । अर्थात् मलयुक्त अन्तः पंच महाभूतों की ( शारीरिक ) सेवा में ही लगा रहता है। इस कारण मन की विरसता, बढ़ती जाती है। यह विरसता कम नहीं होती । जैसे पित्त के आधिवय की अवस्था में मुख में मिश्री का दुकड़ा भी कटु प्रतीत हो∂ा है, विरस प्रतीत होने लगता है । अतएव देखो कि किस प्रकार से तुम्हारा जपकर्म स्वादु होगा ? निरपराध — आन्तर निर्मलता से युक्त होने पर ही यह सब घटित हो सकना सम्भव है।

#### जपरजः के स्थान पर जपरति प्रयोज्य है

यदि यह कहें कि जपकर्म में जो अपराधजनित रजः ( वैकल्प, वैगुण्य ) है, वह जप के ही द्वारा विधूनित (इदानीं आस्तां) होगा और जप के नैरन्तर्य के द्वारा हमारा चित्तमुकुर इस प्रकार से बुद्ध होगा कि उस स्थिति में अब किसी प्रकार के मल का स्पर्श तथा संचय नहीं हो सकेगा। (अनवसरमलं आस्तां) अर्थात् जपरजः को विधूनित करने के लिये, निरपराध जपकर्म साधनार्थ जपकर्म ही एकमात्र अवलंबन है। यह उचित वक्तव्य है। जप की स्वशक्ति तथा जप की स्वाभाविक क्रिया तो इसी लक्ष्य तथा उद्देश्य से नियोजित है। जप का सौष्ठव इसी लक्ष्य का प्रकृप्ट साधन है। जप का सामर्थ्य इसी उद्येश्य की सम्यक् सिद्धि है। जप के द्वारा शत्रु (अरि) स्पन्द समूह का निवारण होता है और मित्रस्पन्द समूह का प्रवर्त्तन होता है। इसे चरितार्थ करता है जप। अधिकार सम्पत्ति उत्तम हो अथवा अधिमात्र हो, केवलमात्र जपाश्रय लेने से सर्व अभीष्टों की सिद्धि हो जाती है। भाव भक्ति, ज्ञान आदि किसी भी मार्ग का कपाट आवरित नहीं रह जाता। यह सत्य है, किन्तु कार्यतः सभी क्षेत्रों में यह अबाधित, शुभोदय, महोदय प्रत्यक्षतः परिलक्षित नहीं होता । व्याज (वैरूप्य) तथा विघ्न (वैगुण्य) पग-पग पर प्रकट होकर जपकर्म की गित में विषम क्रुच्छ्रोदय ही नहीं करते, प्रत्युत् उपरोक्त अपराध का भार अत्यन्त क्लेशयुक्त तथा भारी कर देते हैं। कर्म की गति गहन है। अतः उसकी गतिरेखा पूर्णतः परिलक्षित नहीं होती । यही कारण है कि इस प्रकार का विभ्रम तथा दौर्म-नस्य घटित होने लगता है, किन्तु वास्तव में अल्पविस्तर व्याघात ( Retardation and refraction ) का घटित होना भी सत्य है। मित्रस्पन्द समूह भी शत्रुस्पन्द समूह के जाल को काटते हुए स्वयं को स्वच्छन्द क्रियाशील बनाने में अक्षम से रह जाते हैं। अतएव हमारा जो आराध्य ( नाम-नामी-नामदाता ) है, उसकी आराधना में किसी न किसी प्रकार से विगुणता (अपकर्म) आ जाती है। यदि ऐसा ही होता है (सम्भवति चेत्) तब क्या करूँगा? किस उपाय द्वारा हमारे आराध्य के प्रति भजनीय वस्तु में निरपराधा जपरित होगी, क्या यही हमारी साध्यसाधना, ध्यान-ज्ञान, आज्ञा-आकृति का लक्ष्य नहीं है ? राध् का अर्थ है आराधना । इसमें अपकर्ष अपमर्द ही अपराध है। जिस उपाय से भजन में रित उत्पन्न हो तथा विधत हो, उसे साधकर इस अपकर्ष को काटना ही होगा। इसके लिए जप के साथ पञ्चशुद्धि, साधुसंग आदि उपायसमूह का आश्रय लेना ही होगा । लक्ष्य है जपरजः के स्थान पर जपरति।

#### द्विविध रजः

रज के द्वारा ही रज का शोधन करना होगा। जैसे दर्पण के मलक्षालन के लिये चूर्ण आदि का तथा जल का निर्मलीकरण करने के लिये फिटकिरी चूर्ण का प्रयोजन है । यह पहले ही कहा जा चुका है कि श्री गुरुपादपंकज रजकण से एक साथ पंचशुद्धि हो जाती है। रजः दो प्रकार का है, यथा अपराधोत्थित रजः तथा उत्थितापराध रज:। प्रथम अपराधजन्य है और उसका अंग है दूषण। द्वितीय है अपराध से उत्थान का उपाय, कारण, भूषण ! प्रथम है प्रकटिताध:कोलाहल का द्योतक और द्वितीय को प्रशामिताधः कोलाहल भूमि का द्योतक कहा जाता है। जैसे अग्नि में घूम तथा भस्म है। अत्युत्तम तथा अधिमात्र अधिकार स्थल में निरपराधी जपरित स्वत:सिद्धा है। रित के अंकुरोन्मेष के साथ-साथ उत्तम भजन प्रारम्भ हो जाता है। उत्तम ज्ञानीजन महावाक्य सुनने मात्र से अथवा जपमात्र से ही साक्षात्कार प्राप्त कर लेते हैं, तथापि जीवन्मुक्त स्थिति में अचलप्रतिष्ठ हो जाने की स्थिति में भी मनन निदिध्यासनादि का उपयोग रहता है । समाधि प्राप्त करने वाले के लिये भी सहजसमाधि का लक्ष्य रहता है। अतः उत्तमाधिकार में (यहाँ तक कि) उत्तम भूमि के अधिगत होने में भी निरपराध रजः का कुछ न कुछ योगदान रहता ही है। भक्तगण तो ब्रजभूमि की रजः को अनुराग के साथ रखते हैं। निम्नाधिकारी केवल जप ही करते हैं। वे जप भी ''सहित'' सहकृत-तदनुकूल नवद्यामिक आदि रीति से करते हैं। रजः के द्वारा ही रजः का प्रतिकार एवं संस्कार सम्पन्न होता है अर्थात् मित्रस्पन्द तथा छन्द के द्वारा शत्रुस्पन्द एवं छन्द का प्रतिकार किया जाता है। मृदु तथा मध्य अधिकारी के लिये भी यही व्यवस्था परिलक्षित होती है। जिनकी निष्ठा जपादि कर्म में दुर्बल तथा शिथिल है, उनके लिये प्रथमतः घृति सकृता आवश्यक है। कर्म करने में लगे अथवा न लगे, वह अच्छा लगे अथवा न लगे, तब भी उसे पकड़कर रखना ही होगा (लगा रहो भाई)। उस अवस्था में म्वृति ही मुख्य साधन है। जैसे जो यज्ञ करने वाला है, उसे अनलस होकर अग्नि के अरणि का घर्षण करना ही होगा। इस घर्षण रूपी सेवा के कारण अग्नि तुष्ट होकर प्रकट हो जाती है, ऐसा विश्वास रखना ही होगा (बनत-बनत बन जाई)। वह उपाय करना पड़ता है, जिसके द्वारा घृति एवं विश्वास की बलवृद्धि होती है। (अन-लस जपाभ्यास के द्वारा तथा अपरापर आनुष्ठानिक साधनाओं के माध्यम से यह होता है ) । अर्थात् निष्ठा को दृढ़ करने के लिये घृति सहकृता क्रिया के द्वारा प्रयत्न करना चाहिये और घृति को विद्वित करने के लिये श्रद्धा का आश्रय लेना चाहिये। अर्थात् निष्ठा प्रबल होने पर घृति तथा श्रद्धा का बलाधान होता है। यह स्मरण रखना चाहिये कि साधन व्यापार में यही नियम कार्यकारी रहता है।

"पारस्परिकभावित्वं संहृत्य क्रियमाणता । सापेक्षत्वं तदङ्गत्वं साहित्यमिति पंचधा ॥८॥

इस कारिका की व्याख्या पश्चात्वर्त्ती श्लोकों में मिलेगी। यहाँ यही लक्ष्य करना चाहिये कि किस प्रकार से वृत्ति, श्रद्धा तथा निष्ठा (नियम में स्थिति ) एक दूसरे को पारस्परिक सहायता के द्वारा विधित करते हैं। इन तीनों की पुष्टि से उपयुक्त मात्रा की प्राप्ति करने पर (जैसे कृषिकर्म में पारिपादिवक बीज तथा खेत की
उपयुक्त मात्रा) जपादि में विशेष रुचि प्रभृति अनुकूल वृक्तियों का उदय होने लगता
है। (अर्थात् कृषिकर्म में अंकुरोद्गम होने लगता है)। फलस्वरूप निष्ठा का प्रकर्ष
प्रकृष्ट उत्कर्ष होता है और उससे धृति, रित, मित की समृद्धि (उपचय) परिलक्षित होती है। इस स्थल पर पारस्वरिक्षावित्व प्रभृति पाँच को ही उदाहृत होते
देखता हूँ।

### भजनांग समूह की पारस्परिक अपेक्षा

अब विचार करके देखें — निष्ठा के अभाव में भजन अथवा आर का भजन (सेवा) कैसे होगा? इस क्लोक के माध्यम से निष्ठा तथा भजन का साहित्य एवं सापेक्षत्व को प्रदर्शित करने के लिये यह कहा जाता है—भजन को छोड़ देने पर मात्र निष्ठा विशेष कार्यकारी नहीं होती, दृढ़ा और साध्वी नहीं होती ( तदविरिहणी कथं वा साधिष्ठा) अत: भजन के साथ निष्ठा का परिणय सम्बन्ध करना ही होता। भजन विरहिणी निष्ठा साधिष्ठा नहीं होती । तदनन्तर इन दोनों की ''संहत्यक्रियमा-णता'' ! इन दोनों को मिलाने से क्या होगा, इसकी चिन्ता करना चाहिये । अपनी साद्यना की इर्स आशालतिका को फलवती करना ही होगा। इसका फल क्या है ? फल है विज्ञानभाति तथा भजनमाधुरी। क्या यह एकबारगी, साथ-साथ होती है? ना, ऐसा नहीं होता ! पहले लितका की मुकुलमन्जरी परिलक्षित होती है । वह मुकुल कैसा है ? भावमुकुल—भाव का मुकुल साधनवल्लरी से उदगत् होता है । इसके माध्यम से ''तदंगत्व'' रूप लक्षण का वर्णन किया जाता है। लितिका का वृष्टान्त समझकर अब अन्य प्रकार की भावना करो । निष्ठा के साथ भगन करने के परिणाम से तुम्हारा भाव प्रकट हुआ। भाव का उत्समुख खुल गया। जैसे इतने दिन तुम्हारे भजन कुटीर में केवल माला हाथ में थी, अब इस बार तुम्हारे घर की घरनी मिली। क्या उससे ही तुम्हारी कामनायें पूर्ण हो सकी ? ना, पूरी नहीं हो सकीं। एक लड़की का मुख देखने की वासना। उसका नाम है रित (रित वा दुहितरं ) । तुम्हारी भावदुलरी घरनी तो वन्ध्या है । केवल भाव विलासिनी होने से ही पुत्री का वातुल मुख देखना सम्भव नहीं। अच्छा, पुत्री नहीं हो सकी—तुम्हारी भजन रति जन्मी । इस बार सार्घ मिटी । ना, यदि (कानी) वातुल पुत्री ही भाग्य से मिली, तब वह दुहिता का वास्तविक कार्य (दोहन ) कैसे करेगी, बोलो (दुह्याः ) दोहन । किसका दोहन । तुम्हारी एक चित् नामक चिरदुखा सुरिभ है, उसका ही दोहन करना होगा । किसके लिये ? चिदानन्द—ज्योतिरस रूप अमृत के निमित्त (अमृंतं चित् सुरभितः ) करना होगा । किन्तु दुहिता तो अन्ध है, अतः चित्सुरभि का दोहन उसके

द्वारा कैसे सम्भव होगा ? जिसका दोहन है, वह तो साक्षात् "ज्योतिषां ज्योति"—— चिद्वस्तु है। और जो दोहन होगा वह भी एक प्रकार से विशुद्ध विज्ञान और रस (परमोज्वल रसवस्तु) है। अतः भाव में वंन्ध्यात्व और रित में अन्धता जब तक है, तव तक कुछ भी नहीं होगा। इसके द्वारा "पारस्परिक भावित्व" का लक्षण हृदयं-गम करो। भाव एवं रित का पास्परिक रूप से जन्य-जनक सम्पर्क है। ज्योति तथा रस का भी इसी प्रकार का सम्बन्ध है। भावरस जन्मुख होने से रित का अर रित की प्रगाढ़ता से भाव का जद्रेक होता है।

#### जप की एकान्तिक आवश्यकता-उदाहरण

यदि कहो, कि निष्ठापूर्वक भजन होता है। निष्ठा के विना भजन नहीं होता, परन्तु जप में क्या ऐसी अवश्यकता है ? ( जपेनालं चेत् ) जप का जो लक्षण वर्णित है और आधार का वैरूप्य दूर करने पर जप जिस प्रकार से आनुरूप्यादि को प्रकट करता है, उससे यह शंका नहीं करना चाहिये कि जप अनावश्यक है। इतने पर भी यदि यह कहें कि जप का क्या काम ? उनकी प्रार्थना की जाये, उनका ध्यान हो । अच्छा ! तब यह कहूँगा कि स्वयं सृष्टिकर्त्ता ब्रह्मा ने सृष्टि के प्रारम्भ में ( आदौ ) प्रणवादि समर्थं बीज का जप क्यों किया ? समर्थं शब्दप्रभव ही सृष्टि है और स्वयं प्रजापित नें भी मधुकैंटभ से भयमुक्त होने के लिये विशेषतः अर्धमात्र रूपिणी योगनिद्रा को जप के द्वारा प्रसन्न करके प्रणवादि के निरितशय सृष्टिसामर्थ्य को जागरित, उद्बुद्ध किया था। यह स्तव से किया या जप से ? हम तुम स्तव को ही देखते हैं, परन्तु वास्तव में वह जप है । क्या अक्षमाला का जाप ? हाँ, अक्ष अथवा Axis की सहायता से प्रसुप्त मातृका (अक्षमाला) का मन्थन करने पर मातृका शक्ति का पूर्ण उद्घार करना तथा चैतन्य सम्पादन ही कर्म है। यही है महाकुण्डली की जागृति का साधन । इसे जप ही कहते हैं । तदनन्तर वाग्दोह (प्रणवादि वाक् का सार निष्कर्ष ) से निसर्ग । उसके मूल में केवल जप ही नहीं है । शाश्वतिक प्रणवादि जप के आधार में ही निसर्ग प्रतिष्ठित रहता है। (प्रणवनिलयः)। अर्थात्, निसर्ग एवं तदन्तर्गत् प्रत्येक वस्तु अपने-अपने बीजमन्त्र के द्वारा विघृत तथा चालित रहती है। अपरा प्रकृति से अनुस्यूत यह भी तो भगवान् की पराकृति का एक विशिष्ट रूप ही है। "जीवभूता सनातनी" ही बीजभूता सनातनी है और वह तो "ययेदं धार्यते जगत्''भी है! अच्छा! निसर्ग का लय? वह भी जप की विलोम सीमा भूमि में, जैसे हंस: ! यदि अनुलोम जप से निसर्ग सृष्टि का तात्पर्य है, तब 'सोहम्'' जप तो निसर्ग का विलय होना है! (भूतशुद्धि का चिन्तन करो) यदि मूल में यह मौलिक जप नहीं घटित होता, तब ''अस्मदादि'' के क्षेत्र में, व्यष्टि स्थल में भी समष्टि का नैसर्गिक सूत्र चलता रहता है, कार्यकारी रहता है। देखो ! बालक ध्रुव के समान

विधिकारी के लिये भी द्वादशाक्षर वासुदेव मन्त्र ( मनुवर: ) का उपदेश और उसका ऐकान्तिक जप प्रयोजनीय हुआ था। ध्रुव में विश्वास आदि में से किसका अभाव था, बोलो ? अत: "जपाद वैखर्यंचेत्" - यह शंका उठाना उचित नहीं है। जिन नारद ने ध्रुव को इस महामंत्र का उपदेश दिया था, क्या उनके स्वयं के निमित्त भी मन्त्र जप आवश्यक नहीं था ? ( भागवत् में श्री नारद-व्यास संवाद देखो ) । और फिर वेदव्यास नारद के परामर्श से भागवत की रचना करते हैं। अष्टादश सहस्र श्लोक युक्त, एक परम अत्भुत सामग्री! रीति युक्त ध्यान करने से ही लीला प्रत्यक्ष गोचर हो सकती है। क्या केवल सुनी हुई गल्प के आधार पर, रिपोर्ट पर, ऐसा हुत्-कर्ण रसायन, पका हुआ अमृतफल गठित हो सकता है ? अच्छा, प्रसंग क्रम में व्यासदेव अष्टादश संख्या पर ऐसी ममता क्यों रखते हैं ? महाभारत के १८ पर्व हैं, गीता के १८ अध्याय हैं ? नारद ने क्या भागवत रचना के लिये व्यासदेव पर ऐसे ही शक्ति संचार कर दिया था ? उन्होंने कोई गोपन मन्त्र दीक्षा, मंत्र के जप ध्यान का उपदेश श्री भगवान की सर्वोत्तम ऐश्वर्य माधुर्यमयी लीला का प्रत्यक्ष करने के लिये दिया ? वह संवाद अवश्यमेव अप्रकाशित ही रह गया है। तब क्या (नारद नें) कोई अष्टादश अक्षर युक्त मन्त्र ( जैसे गोपीजनवल्लभ मन्त्र ) नहीं दिया ? मूल रहस्य जो भी हो, यह सत्य है कि जप सभी सिद्धि-ऋद्धि, भुक्ति-मुक्ति तथा भक्ति का मूल है। अतः यह शंका क्यों करते हो कि जप का क्या काम ?

#### जप परिपूर्णता की भूमि

जपादि की लक्ष्यवस्तु ( अर्थात् जपादि के गरा जो साध्य है ) को कभी भी तुच्छ नहीं मानना चाहिये। जप को निम्न भूनि का साधन, अधम साधन मानना भी अनुचित है। इस भूमिका में छन्द के पाँच पादों को सिवस्तार पूर्वक प्रदिश्ति किया जा रहा है। शेष दो पाद् अर्थात् महासमन्वयी एवं परम समन्वयी जब तक अधिगत नहीं हो जाते, तब तक जप की चिरतार्थता ही नहीं है। इन दोनों सर्वोत्तम भूमियों को अधिगत करने का मुख्य साधन है जप। इस निम्नोद्घृत कारिका को स्मरण रखना चाहिये—

यथा सुप्तः षड्जादिरुतिरभसान्नाद उदितो
यथा माः शुक्लैका सित शवलवर्णालिनिलने।
यथालापो वीणाऽपहतसुरतंत्री परिकृतौ
यथा खे वाक्चित्रे विलयमित आस्तां तव तथा ॥९॥

जहाँ सविशेष रूप से परिपूर्णता है, और जहाँ विशेष का उपशम है, हे जापक ! वे दोनों तुम्हारे गन्तन्य हैं। एक ओर जो महासमन्वयी छन्दः जीवन की निखिल सम्भावनाओं का चरितार्थ रूप है, उसे तुम्हे साधना ही होगा। दूसरी ओर

उसकी परमाधार रूप सत्ता उसे क्रोड़ीकृत किये हुये शुद्ध निरंजन रूप से विद्यमान है, उसे भी तुम्हे आत्मप्रत्यय गोचर करना होगा। अतः वही इस कारिका में कहा गया है कि तुम्हारे भीतर जो नादब्रह्म सुप्तवत् विद्यमान है, उसे जप द्वारा पुकार कर जगाओ। जिस घारा से पडज्ऋषभादि सप्त स्वर जागते हैं तथा तत्तदनुगत श्रुति के आग्रह द्वारा ( रमसात् ) सुप्तनाद जाग्रत होकर परम विस्मय रूप भैरवादि रागमूत्ति में स्वयं को लीलायित करता है, तुमको भी भूरादि सप्त व्याहृति एवं गायत्री आदि छन्द: के द्वारा वही करना होगा। स्वयं विश्वनाथ का ऋत् एवं सत्य विश्वरूप जी महासंगीत है, उसके साथ ही तुमको अपने जीवन संगीत का समन्वय करना होगा। यही है महासमन्वयी छन्दः साधना। स्वभाव के 'स्व'' भाव को मिलाना होगा। तत्पश्चात् देखो, जो अशेष विचित्रित ( शबल ) वर्णालि है, उनके पारस्परिक मिलन ( सति मिलने ) से क्या होगा ? उससे होगी एकमात्र शुभ्र ज्योति (भाः शुल्कैकाः)। तुम्हारे जीवन की और अशेष भुवन की विचित्र वर्णाली युक्त विशिष्ट छवि को इस परम शुक्ला ज्योति में मिलाये बिना तुम्हारे जप का अन्त नहीं होगा! लक्ष्य तो मिला, परन्तु उपाय? इस साधना वीणा की तन्त्री तो ढीली होकर बेसुरी पड़ी हैं (अपहृत सुरतन्त्री ) ! इससे महाराग का आलापन कैसे सम्भव होगा ? सुरतन्त्री का परिकर्म, परिकृति करना होगा। सुर बाँधने के कर्म को सयत्न करना पड़ेगा। इसमें विस्तृत प्रयास अपेक्षित है, व्यथा वेदनाभी प्रचुर है। इतने पर भी इसे करना ही होगा। उसका साधन है जप ! सुर बँधे यन्त्र से महाविस्मयकारी सुर बजता है। जीवन की पटभुमि में अपरूप मनोहर छवि अंकित है। किन्तु महाकाश में (स्रे ) जिस धारा से अपरूप वाणी तथा अपरूप चित्र एक दूसरे में मिल जाते हैं, शुद्ध निरंजन सत्ता में सब कुछ का पर्यवसान हो जाता है, ( वाक्चित्रे विलयमितः ), ऐसा ही तुम्हारा भी हो ! ( आस्तां तव तथा ) । अर्थात् सिवशेष-निर्विशेष, महान् एवं परम रूपी इन दोनों दिशाओं से ( द्वे वाव ब्रह्मणो रूपे ) तुम्हे साधन चरितार्थता प्राप्त हो!

#### द्वितीय अध्याय

## सप्तव्याहृति की मूल आकृति तथा रहस्य व्यंजना

सप्तव्याहृति की मुल आकृति तथा उस समूह की रहस्य व्यंजना के सन्दर्भ में आलोचना हो रही है। प्रथम व्याहृति की व्याख्या में हम यह लक्ष्य करते हैं कि ''भ'' कार 'प' वर्ग का चतुर्थ वर्ण है, अतः वह महाप्राण है । तृतीय वर्ण ''व'' कार में जो अल्पप्रणता है, वह भ कार में महाप्रणता से युक्त हो जाती है। जगत् की मूल वस्तु को उपादान अथवा अधिष्ठान रूप में उपलब्ध कर सकने पर उसे चित् अथवा चैतन्य कहा जाता है । किन्तु मृष्टिनिमित्त केवल उसी उपादान अथवा अघिष्ठान की सत्ता रहते से ही चालित नहीं हो सकता। उस उपादान अथवा अधिष्ठान को भी हम निमित्त रूप से उपलब्ध करते हैं। मूल उपादान वस्तु का जो आविर्भाव निमित्त होता है, उसे केवल चित् न कहकर चित्रिक्त कहना चाहिये। चित्रिक्ति रूप में चित् केवल प्रकाश मात्र ही नहीं है, परन्तु वह स्वयं का अहं, इदं इत्यादि विशेष—विशेष भाव से इक्षण करने में भी समर्थ हैं। इस प्रकार शुद्ध प्रकाशरूप से नित्य स्फुटभाव के साथ-साथ विशेष-विशेष इक्षण के द्वारा स्फुटीभाव का वैलक्षण्य भी स्मरण रखना ही होगा। जिन्हें यह स्मरण नही है, वे लोग श्रुति तथा अनुभवसिद्ध जो निर्गुण निर्विशेष प्रकाशरूपता है, उसे भी अस्वीकार करने लगते हैं। पक्षान्तर से चैतन्य का यह विशेष ईक्षणका प्रकाश है, उसे भी नकार देने का कोई उपाय नहीं है। यह इक्षण भी श्रुति तथा अनुभव से सिद्ध स्थिति है। मिखिल राब्द-अर्थ तथा प्रत्यय की समब्दि जो विश्व है, इसके आविर्भाव के मूल में किसी एक निमित्त की अपेक्षा अवश्य रही है। इस निमित्त को श्रुति नें इक्षण काम-तपः संकल्प इत्यादि अनेक रहस्यपूर्ण शब्दों के द्वारा परिभाषित किया है। इस निमित्त को अनि-मित्तिक निमित्त कहे बिना कोई गति ही नहीं है। निमित्त का भी पुनः एक निमित्त है, उसका भी निमित्त है, इस प्रकार से निमित्त परम्परा की कल्पना करने पर अनवस्था का दोष आ पड़ता है। अत: मूल उपादान में इस प्रकार से निमित्त के आविभाव को किसी निमित्त परम्परा के द्वारा नहीं समझा जा सकता। यदि इसे माया कहें, तब इस माया को अनिर्वचनीया मानना ही पड़ेगा। यदि इसे प्रकृति कहते हैं, उस अवस्था में इस प्रकृति को ''अमूलम् मूलम्'' कहना ही होगा। यदि इसे शक्ति संज्ञा देते हैं, उस स्थिति में यह शक्ति ही अचिन्त्य शक्ति है। विश्व के सभी लक्षण हेतु, निमित्त इत्यादि के मूल में जो महारहस्य विद्यमान है, उसके स्वयं के सम्बन्ध में किसी प्रकार के लक्षणादि, निमित्तादि का प्रयोग नहीं किया जा सकता।

यदि प्रयोग किया जा सकता, तब वह महारहस्य मूलरूप ही नहीं रह जायेगा। उसकी पृष्ठभूमि में उसके भी मूल का अनुसन्धान होने लगता। इस ग्रन्थ के प्रथम अध्याय के द्वितीय पाद में माया तथा महामाया के सम्बन्ध में सूत्र हैं और वहाँ विस्तृत कारिका भी अंकित है। महामाया आलोचना प्रसंग में चित्त एवं चित् शक्ति के संपर्क को विशेष रूप से समझने के लिये चेष्टा करना है। दर्शनशास्त्र के रिसक पाठकगण जपसूत्रकार द्वारा रिचत आंग्लभाषीय ग्रन्थ महामाया तथा वेदान्त दर्शन ग्रन्थ में इसे पढ़ सकते हैं।

#### मूलतत्व में प्राण का स्थान अवण

विश्वव्यापार में इरिता अथवा प्रेरियता रूप से चित्शक्ति का जो आविर्भाव होता है वह प्राण है। इसे श्रुति तथा अन्य प्राचीन ग्रंथों में देखा जा सकता है। जपसूत्र के उपोद्घात में तथा उसमें अन्यत्र भी प्राण सम्बन्धित यही भाव परिलक्षित होगा। जब चित्रक्ति प्राणरूपेण विश्वब्यापार में प्रवृत्त होती है, तब आधार एवं अनुक्रमरूप से जो मूलस्वरवृत्ति प्राप्त होती है, वह स्तर का आदि तथा समस्त च्यंजनों का आश्रय है, ''अ'' कार वही है। अर्थात् चैतन्य अथवा ''सा'' है। अतः उपोद्घात में महादेव की अद्योरादि पंचमूर्तियों के रहस्य निरूपक श्लोक में, 'अ' वर्ण को इस विश्वरूप महायज्ञ में "अग्निचित्" अग्नि का चयनकारी निर्देशित किया गया है । यह अग्निचयन कर्म ही विश्वमहायज्ञ का प्रारम्भ है । यही कर्म विश्व-महायज्ञ का आधार भी है। तत्पश्चात् अ का आश्रय लेकर ही निखिल स्वरव्यंजनों का स्फुटीभाव से प्रकाशन होने लगता है । इस स्फुटीभाव के चित्र में हम प्राण को उमिभंग के रूप में रूपायित होते देखते हैं। कहीं पर प्राण ने स्वयं को ह्रस्व अथवा स्वल्प कर रक्खा है । कहीं उसने स्वयं को दीर्घ एवं महान् वना दिया है । कहीं वह अघोष है, तो कहीं वह घोषवान है। शब्द की इस प्रकार की अभिव्यक्ति के चित्र में हम किसी भी स्थान में प्राण को सर्वोत्तम अजित रूप में देख सकने में अक्षम रह जाते हैं । उमिया तो उठ रही हैं, गिर रही हैं, कहीं वे ह्रस्व हैं, कहीं पर दीर्घ हैं, कहीं ये सब उच्च हैं और कहीं वे अनुच्च अथवा अवच भी हैं।

## महाप्राणवर अथवा प्राणेश "ह" वर्ण

यहाँ यह प्रश्न उत्थित होता है कि किसी शब्दाभिव्यक्ति में पहुँचकर प्राण सामर्थ्य एवं छन्दकाष्ठा में काष्ठा अथवा सीमा प्राप्त करता है। यह शब्द है मातृका-वर्णमाला का वर्ण हकार। अ एवं ह दोनों ही कंठ के प्रयत्न द्वारा उच्चरित वर्ण हैं। तब भी हकार को ही मुख्यरूप से महाप्राणवर्ण कहते हैं। अतएव ह कार को महाप्राणवर कहते हैं। इस ह का अनुग्रह न मिलने पर कोई भी वर्ण महाप्राणता प्राप्त करने में समर्थ नहीं हैं। क कारादि पंचवर्ग में यथा क्रम से ध, झ, ट, एवं भ भी

ह कार का ही अनुग्रह प्राप्त कर लेने के कारण महाप्राण हो सके हैं। शक्ति मूलबीज "हीं" में तथा यज्ञाहुित मन्त्र स्वाहा में ह कार केन्द्रस्थलीय होकर महाप्राण-की जो काष्ठा अथवा सीमा है, उसका परिचय दे रहा है। जपादि कर्म में शक्ति का उद्बोधन आवश्यक है। वहाँ इसी महाप्राणश्रेष्ठ ह का ही आश्रय लेना पड़ता है। जैसे कुण्डलिनी जागरण हं बीज अथवा "हंस: सोऽहम्" इत्यादि।

#### अनुग्रह तथा उर्जाः

यद्यपि "भूः" शब्द ने (जो पवर्ग का चतुर्थ वर्ण है) ह कार का अनुग्रह प्राप्त किया है, तथापि जब तक यह अनुग्रह उर्जः शक्ति के रूप में स्वयं को प्रकट नहीं कर देता, तबतक विश्व महायज्ञ की जो सम्भावना है, वह स्वयं को "अयं" अथवा "यह" रूप में प्रदिश्तित नहीं कर सकती। इसी उर्जः शक्ति को हम अन्यत्र वाराही शक्ति कहते हैं। जो कुछ सम्भावना बीज अथवा संस्कार रूप में रहती है, वह अपनी उर्द्वग शक्ति का उत्तोलन करके साक्षात् प्रकट रूपता प्रदान करती है। यही वाराही शक्ति है। एक क्षुद्र बीज में विशाल वृक्ष की सम्भावना तथा संस्कार अन्तिनिहत है।

यह सम्भावना किस अतल में डूबी, निमज्जित सी रहती है, इसका सन्धान नहीं मिलता। अतः उस बीज को हम एक क्षुद्र कणिका के रूप में देखते हैं। यह बीज कणिका और उसकी चरम परिणति जिस महावृक्ष के रूप में लक्षित होती है, इन दोनों के बीच में अनेक स्तर, अवस्था तथा व्यवधान भी हैं। कोई एक उध्वर्ग शक्ति क्रमश: इन समस्त अवरोधों को तथा स्तर समूह को हटाते हुये यदि बीज की रक्षा नहीं करती रहती, उस स्थिति में वह बीज निमज्जित, अलसित तथा तिरोहित हो जाता । वाराही शक्ति बीज की सत्ता शक्ति को अपने दांतों द्वारा उत्तोलित करते हुये, उसे परिपूर्ण विकास के पथ पर चालित कर देती है । विश्व में सर्वत्र यह व्या-पार घटित हो रहा है। जड़, प्राण तथा मन में सर्वत्र यही हो रहा है। जप तो वैखरी रूप से ही प्रारम्भ होता है, परन्तु पत्रयंन्ति एवं पराभूमि की ज्योति और आन-न्दराशि रूप में जबतक दोनों का सामरस्य नहीं हो जाता, तबतक जप की परिपूर्ण सार्थकता ही नहीं होती । वर्त्तमान में जप अक्षररूप से अथवा कल्पित अर्थ रूप में अवभासित हो रहा है। जब तक यह जप स्वयं एक परमज्योति एवं रसोपलब्धि के रूप में प्रकाशित नहीं हो जाता, तब तक जप भी एक क्षुद्र बीज की ही तरह केवल एक सचल सम्भावना अथवा संस्कार मात्र ही है । जो सचल है, वह पुनः अचल रूप हो जाता है। जप के समय भी उर्जः शक्ति अथवा वाराही शक्ति के माध्यम से उस सम्भावना को परिपूर्ण वास्तविक रूप में प्राप्त करना ही होगा। मध्य में एक दुस्तर व्यवधान है। उसे हम मध्यमा का सेतृ अथवा सुरंग कहते हैं।

उज्जं:शक्ति के पथ में सेतु अथवा ग्रंथि

सेतु पार करके (वैखरी से) पश्यन्ति की सीमा में पहुं वने से ही छुटकारा नहीं मिलेगा। वहाँ भी अनेक अवरोधक स्तरों को हटाते हुये (Veiling and Faulting strata) सत्य की ओर अग्रसर होना ही होगा। क्योंकि पश्यंति की प्रथम सोपानाविल में साधक की स्वकल्पना अथवा अन्य संस्कार कुछ न कुछ शेष रह जाते हैं, अतः उसे जो दर्शनादि वहाँ होते हैं, वे यथार्थ एवं परिपूर्ण सत्यानुभूत तथ्य नहीं होते। पश्यन्ति में उन्निति हो जाने पर भी हमें सात परदों अथवा सोपानों का अति-क्रमण करते हुये यथार्थ ऋत-सत्य छन्द में आरूढ़ होना होगा। सत् एवं चित् वस्तु के जगत् रूप की "आविल्प" एवं रात्रिष्ट्य चर्चा आलोचित हो चुकी है। आविल्प से सब कुछ अस्ति और भाति रूप है, यहाँ तक कि नास्ति एवं अभान तथा अज्ञान भी भान एवं भाति है। रात्रिरूप में ऐसा नहीं है। उसमें सत् तथा चित्, सदसत् एवं चिदचित् रूपी युग्म मिश्ररूप से विद्यमान रहते हैं। इसी कारण जगत् प्रत्यय व्यक्ताव्यक्त तथा चिद्जड़ात्मक द्वैद्यरूपी प्रत्यय है। प्रियं अथवा आनन्द तो प्रायशः अस्मदादि परिचय से अवगुण्ठित है।

इस अन्तःबहिरूप विश्व में अपनी भावझलक देते हुये (कहीं कदाचित्) एक-एक टुकड़ा सुर-छन्द के रूप में ही उस मधुमत्तम का एक स्पर्श है। जो आत्मा ''प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् श्रेयोऽन्यस्मात्'' है, वह आत्मा भी निरितशय सुखरूपी ''प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् श्रेयोऽन्यस्मात्'' है, वह आत्मा भी निरितशय सुखरूपी नहीं है। वह निरितशय दुःखरूपी प्रतीयमान होता है। निरात्म्यीकरण और उसका फल निर्वाण ही आत्यन्तिक दुःख निर्वतिरूप भावित होता है। जिसके द्वारा आनन्द फल निर्वाण ही आत्यन्तिक दुःख निर्वतिरूप भावित होता है। जिसके द्वारा आनन्द का अवगुण्ठन उन्मोचित होता है, उसे ही इस ग्रंथ में ''मधुच्छन्दः' कहा गया है। वेदो ने मधुमती ऋक् से उल्लासित विलासित आनन्द वस्तु को मधुच्छन्दः के रूप में अपूर्व ढंग से रूपायित किया है।

तत्व वस्तु चरम वस्तु के पार और इस पार

जो सिन्वदानन्द का साक्षात् परोक्ष रूप है, उसमें इस प्रकार के असाक्षात एवं परोक्ष भाव का संक्रमण होने पर, जिस निमित्त को पुराभाग में रखने पर साक्षाद्परोक्ष "अस्तिकतम्" स्थिति दूरतम हो जाती है, "तिरस्कृतिमव" होती है, अस्मादि प्रत्ययरूप उस निमित्त को कोई भी नहीं समझता ! "कृतइयं विसृष्टिः" कह अस्मादि प्रत्ययरूप उस निमित्त को कोई भी नहीं समझता ! "कृतइयं विसृष्टिः" कह कर उसे चिरकालीन-चिरनिरुत्तर प्रश्न के रूप में अनुत्तरित ही छोड़ दिया गया है ! और असत् तथा अचित् रूप से वही मूलवस्तु दीर्घकाल से ही एक अत्यन्त दुरवगाह तथा अगाध रहस्य के समान पड़ी हुई है। उस महारहस्य की तुलना सर्व विशेषण-ग्रासी "गम्भीरान्तः" के साथ करने का प्रयास होते ही मानव की रहस्यानुभूति में भी कुण्ठा का अनुभव होने लगता है। विश्व में "गुहाहित", "गहरेष्ठ" भाव का संचरण कैसे हुआ है ? विश्वसत्ता की अपनी आकृति, शक्ति तथा छन्द इस प्रकार के

एक अतलतल में कैसे स्थित है ? एक जड़रेणु, एक बीज की अथवा मन की एक इच्छा की, किंवा भाव की परीक्षा करके देखो ! उसे देखने से यह प्रतीत होगा कि मानों एक विपुल को छिपाते हुये इतना छोटा, एक स्त्री के अन्दर कर दिया गया है ! जैसे मानगर्भ में स्थित एक जीवकोष का परिणाम है रवीन्द्रनाथ टैगोर, श्री अर-विन्द, महात्मा गांधी ! एक ऐटम में एक महाशक्ति युक्त विपूछ ब्रह्माण्ड धनीभृत है ! यह है महारचर्य का परीक्षरूप ! अत्र में भूमा का "गूढ्वाधनम्" । इस अज्ञात अजान के परोक्ष से, इस अपरिचय की गम्भीर वाधता तथा निगुढ़रूपता से मुक्त होने के लिये विश्व में सर्वत्र एक प्रयास विद्यमान रहता है। जब स्वरूप और स्वभाव ऋणी ( Negative ) है, तब स्वभाव से ही उस ऋण का परिशोधन करना होगा। (ऋणी ही स्वयं ऋण शोधन करता है)। उसे ऋणी ( Negative ) के स्थान पर positive वनना ही होगा। प्रत्येक क्रिया अपनी ही समान प्रतिक्रिया की अपेक्षा रखती है। वस्तुमात्र में स्थिति स्थापकता ( Elasticity ) है। अघ्यात्म साधन मे इस नैसर्गिक प्रयास को विद्या श्रद्धा से तथा उपनिषद के माध्यम से सम्यक रूप से करना ही होगा। अर्थात् जो मात्र Negative एवं Sub potential ही है, उसे reverse करके, उसका प्रत्यावत्तंन करते हुये उसे positive, high-potential तथा kinetic करना होगा। जो sub-potential है, उसे high potantial करने से <mark>कुण्ड</mark>लिनी उत्थित हो जाती है । ई एवं ऊ वर्ण इस कर्म में साधिष्ट हैं ।

#### प्रथम न्याहुति — "भूः" मूल शक्ति आकृति तथा न्यञ्जनाकृति

जो मृष्टि में सर्वत्र तथा आध्यात्म साधन में विशेष रूप से समर्थ सहगति (potential, Co-Efficient) को विपरीतकरण का रूप देते हुये परोक्ष बाधित Negative एवं Subpotential (अपिहित और अभिभूत) "ग्राम" समूह को उत्तीलित कर देती है, शब्द-अर्थ तथा प्रत्यय की अधः भवन वृत्तियों को उद्यंगितिशील रूप से अभिव्यक्त, भासमान कर देती है, वही प्रथम व्याहृति "भू" है। यह उजैं शक्ति शब्दार्थादि को potential field की अतल गम्भीरता से निकाल कर, उन्हे "अयं" अथवा "यह" रूप से गोचरीभूत कर देती है। सब कुछ भी इसी प्रथम व्याहृति के अनुग्रह के द्वारा चालित होकर, नेपथ्य के अन्तराल से समस्त अवरोधों को हटाकर, प्रेक्षामंच की दीपमालिका की प्रभा में परिलक्षित होने लगता है। अब सब कुछ potential-kinetic हो जाता है। निमिष्जित वस्तु ऊपर आकर भासित होने लगती है। अलसित भी उल्लसित हो जाता है। वह"भू" ब्याहृति के प्रभाव से अवरोधों रूप से उपयुक्तशक्तिमान (Requisite energy Level) प्राप्त करता है।

#### व्याहृति की त्रिमात्रा, भ 💠 उ 🕂 रू का विश्लेषण रहस्य

अतएव भूः का विश्लेषण करते हुये जो कलात्रय (Elements) प्रत्यक्षगोचर होते हैं, उन्हे पूर्वोक्त आकृति (Pattern) देना आवश्यक है। महाप्राणवर ह कार द्वारा उच्छून (Surchiged) जो व कार बीज अथवा संस्कार (सम्भावना Sub potential) है, वह उर्जःशक्ति (उकार) के द्वारा उद्ध्वं होता है। यही नहीं, यह उर्द्ध्वंगा (लम्बगा) वृक्ति मूर्द्धगा (Apex प्राप्त करके) होते हुए 'र' कार में पराकाष्ठा प्राप्त करती है। अतः र कार अग्नि, तेजः अथवा भर्ग है। लम्बन गावृक्ति यहाँ पहुँच कर निगूढ़ता का पाश दग्ध करते हुए स्वयं को ''अयं'' "यह मैं विद्यमान हूं'' ऐसी अभिज्ञता का अनुभव कराती है। बीज कहता है "यह देखो मैं पौधा हूं, ''मै सत्य हूं'' मैं ज्योति हूं, मैं अमृत हूं !'' ''ऊँ भूः स्वाहा'' इस व्याहृति का यही परमफल है। यह आदिम व्याहृति है।

#### समस्त सृष्टि की प्रसवन्यथा की स्थिति में यही आदिम न्याहृति परिचारिका है

सृष्टि में जहाँ भी जितनी गम्भीर प्रसव व्यथा है, वहाँ इस आदिम व्याहृति "भू" को प्रत्यक्षतः पाया जाता हैं। यह प्रत्यक्ष व्यवहार क्षेत्र में भूमिष्ठ होती है। जहाँ भी जितनी प्रकाशकुण्ठ वेदना है, वहाँ यही व्याहृति ही—सहायक रूपा हो कर वाणी, छन्द तथा स्वर रूप में मुखरा हो उठती है। "अयं" अथवा "यह" रूप से प्रकाश के प्रेक्षालोक में स्थित रहकर यह कौन जान सकेगा कि इस सम्भावना-रुश को अत्यन्त गम्भीरतर पाषाणस्तरीय परम्परा को हटाते हुये अन्तः के सजाग आलोक में जीवन्त प्राणवायु को आने देने का प्रयत्न करना है।

जब एक नदी अपने तट प्रान्तर को पीछं छोड़ते हुये नदीनाथ से आ मिलती है, तब यह कौन सोच सकता है कि यह कभी निभृत तुं क्व गिरीकन्दरा के कारागार से तुषार निर्झर के रूप में निकलकर सचिकत स्वप्नभंगता की स्थिति में आज नदी नाथ से मिल जायेगी। यही तो वह कहानी जंसी स्थिति है, जब भाद्रपद मांस में कंस के कारागार की संगोपन स्थिति में स्वयं व्रजसुन्दर ने जन्म लिया था। यह ऐसी कहानी है जिसे निभृत वल्लरीवृन्त की नगण्य पुष्पकलिकायें भी अत्यन्त सलज्जभाव से फुनफुसाती आवाज में सुनाती हैं। अतएव इस आदिम ज्याहृति का सर्वत्र एवं सर्वतोभावेन अनुसन्धान करता ही होगा।

#### प्राण तथा वर्ण (रसायन) है

( Chemistry of Pranic and Somatic Function )

अन्तः तथा बहिः प्रकृति में मग्न शुद्धभाव (Potential, Subpotential) की सूचना देने के लिये "आधर्मण्य" रूपी पारिभाषिक शब्द का तथा व्यक्त, उदार आव (Kinetic) की सूचना देने के लिये "औतमर्थ्य" का व्यवहार होता है।

इसका एक विशेष उद्देश्य भी है। पूर्वोक्त वर्ण के आदि में जो अवर्ण है वह उ के रूप में रूपित होता है। इसके पश्चात् ओ के रूप में गोचर होता है—अ+उ= ओ। अर्थात् एक से अन्य बनाने के लिये उभय पार्श्व में उद्वर्त्तन (uplifting) होना आवश्यक है। अ तथा उ के सहयोग से "ओ" बनता है। अब अवर्ण ही इस उद्भूत ओ की सहकारिता द्वारा औ बनता है। प्रथमतः मग्न अथवा स्तब्ध भाव के अन्दर प्रकाश के विकास का संवेग (urge) दृष्टिगोचर होता है। भ कार का विश्लेषण करते समय हम इसे महाप्राण के (हकार के) अनुग्रह के रूप में उपलब्ध करते हैं।

इस स्वगतोद्गम प्रवणता ( Spontaneous upsurging or swelling ) को उच्छनता की संज्ञा भी प्रदान की जाती है। बहिविश्व में रेडियम जातीय पदार्थों में यह संवेग विशेष रूप से दृष्टिगोचर होता है । आध्यात्म साधना में इसे आग्रह, आकृति, आत्मकृपा आदि कहा जाता है । यह अहेतुक अथवा आकस्मिक नहीं है । इस धारणा का हेतु मी है। हेतु चाहे जो कुछ क्यों न हों, वह नेपथ्य में मग्न रहते हुए कार्य करता रहता है । इसे शुभ प्रारब्ध कहा जाता है और यह आकस्मिक रूप में प्रायशः आत्मप्रकाश भी करता है । पूर्ण ज्ञान का जो आकृतिपट अथवा चित्रपट है, वह यदि आकस्मिक अथवा "नस्यात्" हो भी जाये, तथापि हमारे विव-द्धिषु ज्ञान में ( progresive apprehension और appriciation में ) वह आक-स्मिक भी निरुपित के साथ लुकाछिपी की क्रीड़ा करता ही रहता है। विरव भी एक प्रकार से Statistical universe होने की दिशा की ओर उन्मुख सा प्रतीत होता है। मग्न के अन्तर्गत्-नेपथ्य में योग्यता के कारण, अथवा जैसे लाटरी खुलती है, ( आकस्मिक रूप से ) इस स्वगत संवेग का ऋक्छन्द प्रकट होने लगता है । अर्थात प्रणवाक्षरत्रय का अ और उ मिलकर 'ओ' का रूप धारणा करता है। वर्णद्वय की समर्थं सन्धि और रसायन ही ऋतछन्दः को प्रकट (घटित ) कराता है। सब क्छ में यही मिलन अत्यावश्यक है।

#### उक्त रसायन किस प्रकार से ऋतानुग अथवा ऋतायन होगा ?

गणित की भाषा में इसे Differentiation कहा जाता है। इसके प्रभाव से नेपथ्य स्थित सबकुछ अपने true state of variation or change (ऋतायन) को निश्चित कर लेता है। विद्निनिमित्त की विषमताओं में से ही (इनके ही कारण) ऋतछन्दों का अभ्युत्थान होता है। पहले के वैज्ञानिक दृष्टिकोण के अनुसार (गौलीलिओं तथा न्यूटन के मतानुसार) शक्ति (Energy) एक यौगिक सामग्री (derived Function) थी, परन्तु इसे वर्त्तमान काल में मौलिक (Primary) का स्थान दिया गया है। पहले Energy को mass-Space तथा Time से सम्भूत वस्तु मानते थे। उस समय तीनों को गितिनिरपेक्ष (Indipendent of motion

or observer. Indipendent of any Conventional frame of refernce) और निर्व्यूंढ़ रूप से भावना कर सकने का कोई दृष्टिकोण विकसित नहीं हो सका था। वत्तंमान काल में यह मत प्राय: न्यर्थ हो चुका है। mass और Energy को एक निर्दिष्ट समीकरण के द्वारा अन्वित भी किया जा चुका है। अतएव इसे तदनुरूप विवक्तित अथवा परिणत होने में कोई बाद्या नहीं है।

#### Enengy और Mass के सम्पर्क में ''भूः भुवः स्वः'' का क्या आधार है ?

क्या केवल हिलियम ऐटम के संगठन में कुछ ऐसा ही विवर्त्तन होता है? जब Mass स्वयं को Radiant Erergy अथवा Quanta के रूप में प्रदिशत करता है, तब हम इस क्रिया की मूल आकृति को ''भू'' व्याहृति में उपलब्ध करते हैं। पुनः जब Quanta स्वयं को Materialize करता है, स्वयं को Mass के रूप में प्रदिशत करता है तब हम ''स्वः'' व्याहृति की उपलब्धि करते हैं। इन दोनों के बीच व्यवधान की भी सत्ता रहती है। इस व्यवधान का निरूपक है ''भुवः''। किम्बहुना दोनों स्थानों में गित तथा स्थिति का जो ऋतच्छन्द है और सत्यच्छन्द है, उसे अभ्युत्थान (Emergnce) की अपेक्षा रहती है। गित के लिये हमें किस प्रकार चलना होगा और स्थिति के लिये किस भंगिमा का वरण करना होगा, इसका निरूपण भी हो जाता है। गित, स्थिति, तथा इन दोनों के निरूपक छन्द (Law, Eqation) को एक साथ, युगपत रूप से आकृति (Pattern) कहते हैं।

#### स्थितिरूप, गतिरूप तथा दोनों का नियामक सूत्र (व्याहृति की भाषा में)

कल्पना करें कि स्थितिरूप (As rest ) में जो वस्तुमान है, (Mass) उसे m. कहा जाये और गितरूप में जो है, वह m है। इन दोनों के निरूपक सूत्र को कुछ समय पूर्व वैज्ञानिक आईन्स्टीन (Einstein) ने परिभाषित किया था। विज्ञान में व्यक्त पूर्वकालीन शक्ति की आकृति (Formula) आजकल के इस नूतन सूत्र का एक प्राक्कालीन संकीर्ण संस्करण मात्र था। यवि mo को स्वः कहें, और m को भुकहें, उस स्थिति में दोनों के सम्बन्ध घटक सूत्र को (Equation को) भुवः ही कहना होगा। प्रकारान्तर से भूः को आकृति कहने पर स्वः को प्रकृति कहना होगा। ऐसी स्थिति में भुवः प्रत्यय है। इसकी आलोचना परवर्ती प्रसंग में की जायेगी।

# शक्ति के दिङ्गमान (Directedness) स्वीकृति का भू: एवं स्वः, अस्वीकृति का रूप भवः

किम्बहुना यह भुवः ही केवलमात्र (abstract) व्यवधान नहीं है। 'यह' और ''वह' भी प्रमितिभेद (Logical or apprehesional distinction)

द्वितीय अध्याय

मात्र नहीं है। इन दोनों का आकृति निरूपक एक माध्यमिक सूत्र, संख्या अथवा सेतु है। इसे प्रमेयगत भेद (Intrinsic Relation) कहते हैं। शक्ति शब्द का मौलिक अर्थ ग्रहण करने पर यह सेतु ही सम्बन्ध मूलक और क्रिया निरूपक शक्ति विशेष है। (A Dynamic Interval or nexus) यह (अयं) तथा वह (असौ) रूप से शक्ति स्वयं को दिङ्गमान विशिष्ट (vector) रूप से प्रस्तुत करती है। वह सेतु रूप में दिङ्गमान को अस्वीकार कर देती है। भुवः तो मध्यस्थ एवं उदासीन है।

मेघोदय का दृष्टान्त

अत्यन्त निर्मल आकाश है। उसमें हठात् एक दुकड़ा मेघ परिलक्षित होता है। वृष्टि भी होने लगती है। वृष्टि तो होना ही था। मेघखन्ड नेपथ्य में जलीय वाष्प्रकार में अदृश्य सा था। ''यह'' होकर (प्रत्यक्ष होकर ) प्रकट होता है और उससे एक गति एवं परिणति का ऋत:च्छन्द स्वरूपभूत होता है, इसे स्वीकार करना ही होगा। अदृश्य जलीय वाष्परेण आकाश के स्थानविशेष में एकत्रित होकर मेघरूप में दृश्यमान होने लगती है। इससे गति एवं परिणति का एक उन्मुक्त मार्ग प्राप्त होता है। यह मार्ग अबतक बन्द सा था। इसी कारण अब तक मेघ नेपथ्य में निहित था। अतः हम देखते हैं कि उन्मुक्त मार्ग की प्राप्ति के लिये विध्न ( Unharmonic Curvature ) तथा वैरूप्य और वैगुण्य को हटाना ही होगा। प्रकृति की समस्त समर्थ किया तथा अभीष्ट सिद्धि के मार्ग में उक्त दो वाधाएँ विद्यमान रहती हैं। ऋतच्छंद का तात्पर्य है समस्त बाधाओं को हटाकर सरल (सीधे) पथ का संधान प्रदान करना । वैगुण्य तथा वैरूप्य का अपना-अपना छन्द विद्यमान रहता है । वैरूप्य के छन्द का यह कहना है कि अदृश्य हो कर नेपथ्य में है। वहीं क्यों न पड़ा रहे। क्या आवश्यकता है कि मर्त्यलोक में उसपर लोगों की दृष्टि पड़े। वैगुष्य का कथन है असीम नीलिमा के विस्तार में मुक्त विहार क्यों न करो। इतनीं घिसाई (परिष्कार) की क्या आवश्यकता । नीचे जाओ उपर उठो ! जलकण होने पर न जाने कितने लाखों जलकण के रूप में तुम्हारी आबद्धता हो जायेगी। अतः मुक्तगगन में नियम बन्धन रहित होकर विहार करो। Clausius, Maxwell की Kinetic theory of Gases की सीमारेखा में रहना ( अर्थात जलकण के स्थान पर वाष्परूप में बद्धता रहित स्थिति में रहना ) तो सुविधाजनक है। छन्दों की भाषा का प्रचलित भाषा में अनुवाद प्रस्तुत कर रहा हूँ। यह भाषा वास्तव में गणित के बड़े-बड़े समीकरणों से युक्त बोली है। पहले की मान्यता के अनुसार मालिक्यूल ( Molecule ) पर्यन्त के पार्टिकल को लेकर ही एक प्रकार से कार्य चला करता था। किन्तु वर्तमान में ? जो कुछ भी हो, विघ्न की बात सुनकर मेघ का दृष्टान्त दिया गया। मेघ होने के कारण यह छंद अविच्छंद है। किन्तू एक अनुकूल छंद भी परिलक्षित होता है। उसका भी

भात्र गणितीय ही है। एक प्रकार से ताप एवं शैंत्य Thermodynamics का ही एक विराट पर्व है। यह जीमूित यज्ञ में विदग्ध कुशल उपोद्धात होना चाहता है। क्या वाष्प का धनीभाव (Condensation) सहज होता है? अति बालखिल्य एक विन्दुमात्र है किन्तु उसका उद्भव (जन्म) भी विराट पर्व है। मरण और श्राद्ध तो विराट पर्व है ही। एक जलकण भी कहता है कि मैं मूल के साथ मिलकर ही जन्मता हूँ। अर्थात् हममें भी परम्परा के अनुसार नाभि-अर एवं नेिम की व्यवस्था रहती हैं। एक नािभ (Nucleus) का संग्रह करो, तब दाना बनूगां। अन्यथा कदािप नहीं बंधूगा। अतएव अभीष्ट मेघोदय और वारिवर्षण के लिये अमृतायन के स्थान पर सम्यक् ऋतायन का सम्पर्क होना चाहिये।

#### सम्यक् ऋतायन होने के लिये अरिच्छन्द तथा मित्रच्छंद के मध्य की अव्यवस्था अवांछनीय है

अरिच्छन्दः और मित्रच्छन्दः में अन्यवस्था (Stalemate) रहने से नहीं चलेगा। यदि मूल में सब कुछ स्पन्दन का व्यापार है, तब इस स्पन्द को सुव्यवस्थित रीति से एक आकार देना ही होगा। यदि हमें प्रथमतः मेघोदय को पाना है, और उस मेघ को धनीभूत करके अभीष्ट वारिवर्षण को प्राप्त करना है, उस अवस्था में भी इस स्पन्द को सुव्यवस्थित रीति से पाना ही होगा। पहले यज्ञ के मंत्र तंत्र द्वारा पर्जन्य को सृष्ट करने का प्रयास किया जाता था। अब भौतिक विज्ञान के यंत्र-मंत्र द्वारा इसे प्राप्त किया जा रहा है। प्रकृति में तो यह स्वभावतः ही घटित हो रहा है। वह एक मूल हेतु का आश्रय लेकर घटित हो रहा है। वह घटित हो रहा है स्पन्द समूह को मित्रछन्द रूप में अन्वित करके। अन्वय के फलस्वरूप विध्नादि दूरी भूत हो जाते हैं और उन्मुक्त पथ भिलते ही क्रिया समर्थ होती है। अब सिद्धि दृष्टि-गोचर होने लगती है।

#### गतिविज्ञान के दृष्टान्त के द्वारा अभोष्ट ऋतायन हृदयंगम होता है 🖁

विचार करो कि 'क' ख होना चाहता है। किन्तु क तो ख एवं ग के विरोधी खिचाव में आ पड़ा है। यदि ग एवं ख की कौणिक अवस्थिति है और उनका पार-स्परिक अनुपात ऐसा है जिससे एक समान्तरिक क्षेत्र के कर्ण को पकड़ कर (क) अपने अभीष्ट ख को प्राप्त करने के लिये जा सकता है, तभी उस क्षेत्र को कार्यकर ऋतछन्द कहा जा सकेगा। अन्यथा यह कहा जायेगा कि क का रूपान्तरण ख के रूप में नहीं हुआ।

यहाँ से कोई राकेट 100 मील दूर लक्ष्य की ओर फेका। रैकेट एक Para-bola की आफृति में जाना चाहता है। यह उसका नैसिंगिक ऋतछन्दः है, कार्यंतः समस्या यह है कि जो हमारा लक्ष्य ( Target ) है, उसके अनुकूल, अर्थात् तद्वेध समर्थं ऋतछन्दः कैसे मिलेगा ? इसके लिये पदार्थं एवं गतिविज्ञान के अपरापर सूत्रों की सहायता प्राप्त करना ही होगा। उनमें से कुछ वर्त्तमान स्थल पर हमारे पक्ष के

हैं और अन्य विपक्ष के हैं। राकेट तो वायुमण्डल से होकर जायेगा। अतः राकेट के गितवर्तम में अवस्थित वायुमण्डल की धनता और वेग का गणित करना ही होगा। इसमें पृथ्वी का अपने अक्ष पर आवर्त्तन भी विचाराधीन रखना होगा। साधारण राकेट के अलावा आलोक, ताड़ितरिंग को भी राकेट के रूप में किल्पत अथवा व्यवहत ( जैसे कि निकल्सन की परीक्षा में ) करने पर भी ईथर के युग में यह देखा जाता हैं कि ईथर की बाधा के कारण ( drag के कारण ) उक्त राकेट की गित में कुछ वैलक्षण्य लक्षित होता है अथवा नहीं। अध्यात्म साधन की परीक्षा में भी यही उक्ति कारगर होती है।

#### अधिभूत अध्यात्म आदि समस्त साधन, अभीष्ट ऋतायन के निमित्त छन्दः को अनुकूलता से प्राप्त करने का ऋम। प्रथम परिणयी

( इसके अनन्तर प्रसंग क्रमानुसार छन्द के उत्तरोत्तर पाँच पर्वों की आलो-चना की जाती है )

ऋतछन्द की पराकाष्ठा में "ऋतञ्च सत्यञ्च" इस उरुक्रम को पहले कहा जा चुका है। देखा जाता है कि इस उरुक्रम के पाँच क्रम अथवा पर्व हैं। प्रथमतः ऋतछन्द का जो रूप आवश्यक होता है उसे परिणयी छन्दः कहते हैं। जैसे पूर्वोक्त दृष्टान्त मे ग तथा घ रूपी दो विरोधी गितसंचार के परिणय (Composition) हारा क अपने अभीष्ट ख से मिल गया। वह अपने अभीष्ट से मिलने के लिये एक ऋजुपन्थ (ऋतायन) (diagonal of the parallelogram) से जाता है। इस प्रकार साधक में परांज्ज बृत्ति तथा प्रत्यग बृत्ति का परिणय साधित होना आवश्यक है। पैखरी जप (हीं, क्रीं आदि बीजमंत्रों का जप) में भी बीज की अगिन अथवा तैजस मात्रा (र) और सोम मात्रा (ं) का परिणय होना आवश्यक है, अन्यथा अनुपात वैषम्य के कारण विद्यनादि के अनभीष्तित लक्षण परिलक्षित होने लगते हैं। इनसे अनुतायन होता है।

#### द्वितीय—अन्वयी । श्रद्धा और श्रद्धधानता ।—विरोध एवं विरुद्धानता का अभिभव

तदनन्तर अन्वयी छन्दः से द्वितीय जप होता है। पूर्वोक्त परिणय के सीष्ठव ( Harmony ) में यह रूप मिलता है। तब पूर्वोक्त ग-घ का द्वन्द्वभाव ( Mutual Repuguance ) नहीं रह जाता, अथवा रहने पर भी वह मग्न एवं नियन्त्रित रहता है। अध्यात्म साधना के क्षेत्र में यह सीष्ठव तथा ऋतायन आ जाने पर समग्र साधन यज्ञ में जो एकतानता लक्षित होती है, उसे श्रद्धा कहते हैं। बाह्य व्यापार भी यही accordance Factor है। मूलतः यह भी स्पन्दगत है। अर्थात् क एवं ख का मौलिक स्पन्दगत अनुपात सीष्ठव है। यह सीष्ठव प्रायशः भग्नाशों का वर्जन करता है। यह जप का लक्ष्य है और समर्थ जप का यह फल भी है। दोनों के बीच ख

(गुरु शक्ति) को यदि आदर्श ( Standard ) माने, तब उस आकृति अथवा आदर्श का ''छन्दोग''होना ही इस मौलिक श्रद्धा का साधन है।

#### तृतीय--समन्वयी । आत्मवैर--Inner discord and Contradiction—निरसन

तदन्तर तृतीय समन्वयी छन्दः है। इसके माध्यम से श्रद्धा की पूर्णता साधित होती है। जैसे वैखरी जप में श्री गुरु किसी ध्विन (प्रणव) को हमें सुनाते हैं। हम उसी भाव से साधना प्रारम्भ कर देते हैं। जैसे गायन में स्वर की स्थिति है, वैसे ही वाद्यों में बोल की सत्ता रहती है। किन्तु ध्विन ही शेष नहीं है। हमारे समस्त यंत्रों में (पाँचों कोषो में ) वही श्रद्धधानता परिन्याप्त रहनी चाहिये। (एक देशीय, संकीर्ण, विच्छिन्न, परिच्छिन्न अन्वय से कार्य प्रगति नहीं होती)। परिणाम यह होना चाहिये कि अन्तरतम भाव का प्रकोष्ठ खुल जाये। अस्तिकतम ज्योतिर्धाम के आलोक में हमारा नित्य अवगाहन होना चाहिये। हमारी समग्र सत्ता को इस बार ऐक्यतान रूप से युक्त होना चाहिये।

अन्वयी पर्व में युंजान योगी समन्वयी से युक्त रहते हैं। इससे हमारी सत् सम्बन्धिनी कुण्ठा विदूरित होने लगती है। (सत् सम्बन्धिनी अर्थात् अपने से सम्बन्धित) (need no longer be afraid of myself) अपने में इस समन्वयी ऋतछन्दः के न मिलने से अपने से सम्बन्धित भय नहीं कटता। तब तक "आत्मैवरि-पुरात्मनः" इस प्रकार की स्वयं भगवत् प्रदिश्तत आत्मवर सम्भावना विद्यमान सी यह जाती है। तब तक साधक्र चाहे जितना प्रयास क्यों न करे, उसके समस्त साधनों के सुधा सिन्धु के मध्य में एक भयानक वैरिजिह्वायुक्त स्थित का प्रकाशन होता ही रहता है। अवगुण, अवचेतना अथवा Lowar Vital प्रभृति का दौरात्म्य ही वैरी स्थिति कही जाती है। जिस बाद्य को बजाते समय उसके निचले हिस्से के परदों का सुर बँधा नहीं रहता, वह असुर, सुर विहीन बजना है। चाहे ऐसे वाद्य में दैवी स्पर्श ही क्यों न हो, उससे विद्रोही सुरों की झनत्कार ही श्रुतिगोचर होती है। इस उपद्रिवी झनतकार के रहते अच्छे सुर की झंकार भी इसके कारण श्रुतिगोचर नहीं होती।

क्या अनुभूति और आस्वादन के अन्तः पुर में जाकर हम निश्चिन्त हो जाते हैं ? वहाँ भी तो अन्धकाराच्छन्न, अजानी चोर कोठरियों का अभाव नहीं है। आतमा के विराम तथा आराम के आस्तरण तल में कितनी ही गोपन खानें छिपी हुई हैं। अतएव सतर्क स्थिर साधक को यह देखना पड़ता है कि कहीं उसके अपने दुर्ग में छद्म शत्रुओं ने सुरंगे तो नहीं बना रक्खी हैं ? अब धीर साधक को यह सावधानी रखनी चाहिये कि कहीं उसकी ऐसी निराली ध्यान कुटीर वास्तव में जन्तु गृह तो नहीं है ! इस प्रसंग में कारिका के इस क्लोक की जप भावना करना चाहिये:—

''यदि विलमधिशेते व्याल आशंकसेऽत्र कित कितवचरा वा वैरिगोऽसूत्र सन्ति । जतुगृहमिवगेहं मन्यसे वापि तर्हि जप सपदि नवार्णे वैरि जिह्वां दक्षानाम् ॥१०॥

#### महाबीज सम्पुट के दश समन्वयी छन्दः प्रकटन तथा पुरत्रय में महात्रामूल छत्पाटन

सुबासिन्धु में निवास होने पर भी गुप्त शत्रुगण जबतक अपनी जिह्ना फैलाये हुये ग्रास करने को उद्यत से खड़े हैं, तबतक मुग्दर धारिणी तथा वैरी जिह्ना को पकड़े हुये अपरूपा कान्तभीम मातृमूर्ति का ध्यान करे और प्रसिद्ध नवाक्षर मंत्र जप करे। इसके साथ एक विशेष भंगिमा से तीन महाबीज ऐ हीं क्रीं का जप करते हुये व्यालभय ( सर्पभय ), व्याजमय तथा व्यूहभय की दूर करे। इसके द्वारा साधक की उत्तरोत्तर स्थिर-वीर तथा धीररूपा भूमित्रय अधिगत हो जाती है। इस कारिका रलोक के अत्र, अमूत्र एवं गेह पद के रहस्य की भावना करनी चाहिये। स्यूल-सूक्ष्म तथा कारण रूपी त्रिस्थल में महात्रास मूल का उत्पाटन होना चाहिये। अन्यथा तुम अपने मन्दिर के शिखर पर उगे हुये वटवृक्ष की शाखा तथा पत्तों को काटकर क्या पा सकोगे ? उसकी मूल (जड़) तो मन्दिर के शिखर में लग्न ही रह जायेगीं। अतः अतन्द्रित होकर समन्वयी छन्द का सन्धान करो। कभी क्लार्क मैक्सवेल ने अनेक समीकरण सूत्रों के द्वारा आलोक और तिंद्व के समन्वयी छन्दों को जानने का प्रयत्न किया था। इसका परिणाम है वंतार, टेलिफोन, सिनेमा आदि। वर्तमान काल में अलवर्ट आईन्स्टीन ने mass और Erergy का समीकरण प्रस्तुत करके ही छुट्टी नहीं पायी, उन्हें और भी समन्वयो सूत्र खोजना है। क्योंकि सब कुछ की जो आत्मा, हृदय, मूल है, वही इन सब भौतिक समीकरणों के समन्वय का रहस्य है।

> स्वल्पसमन्वयो से पूर्णस्वस्ति नहीं होती, स्वस्त्ययन शेष नहीं होता

कल्पना करो कि समन्वयी छद मिल गया। कुछ भी पकड़ो, हमारी सत्ता में सबका सुर एवं छंद आया। वस काम फतह ! नहीं ऐसा नहीं है। अणु-महान् एक ही सुर में बन्धा है। रेणु-विराट का एक ही छद है—इस उपलब्धि के साथ एक विपुल विश्व की एकतानता में अपने बाँधे यन्त्र को बजाये विना छुटकारा नहीं हो सकता। एकदेशीय समन्वय सम्यक् स्थिति नहीं है। (एकदेशीय अर्थात Closed Realm—restricted filed)। इसीलिए अर्जुन को विश्वरूप दिखलाने की आवश्यकता आ पड़ी थी। यदि वास्तव में विश्वरूप एक विकट रूप होता, यदि छंद एवं श्रांखला भी हमारे और तुम्हारे द्वारा किल्पत आरोप रूप ही होता, तब विश्व के

किसी प्राणी के लिये भयमुक्त हो सकना, ज्योति तथा रस से युक्त ध्रुवधाम को प्राप्त कर सकना सम्भव होता ?

#### आत्मरूप और विश्वरूप

खण्डरूप से देखने पर भूकम्प, वन्या महामारी त्रस्ता भूमण्डल ही दृष्टि-गोचर होता है। यहाँ तक कि हिंसा से उन्मत्त यह पृथ्वी देखने को मिलती है। उससे भी अधिक हमारे भीतर की उद्ग्ष्डता ! वहाँ तो पकड़ने का कोई न कोई सूत्र हाथ की मुट्ठी में है । परन्तु यहाँ ? यदि आसाम का भूकम्प Volcanic नहीं है; तव Tectonic की व्याख्या सुनकर कुछ न कुछ समझ में तो आता ही है। परन्तु यहाँ हमारी दैनन्दिन संस्कार भूमि में जो दोलन कम्पन है, उत्पात् उपद्रव आदि है, क्या उसे कुछ समझ सका ? क्या फायड, युंग, एडलर प्रभृति विद्वान उनकी निर्धूत छिव का अंकन कर सके ? कभी-कभी तो यह विचार आता है कि इन लोगों ने घास-फस ही पकाया है। क्या योगोक्त संयम सत्य है ? किन्तु उसका स्पर्श करके देखने की इच्छा से आगे कौन बढ़ता है ? केवल बातें की जाती है, यह नहीं वह, वह नहीं, यह आदि । केवल वाचालता ! तब भी यह सत्य है कि आम्यन्तर में ज्योति, सत्य, अमृत . विद्यमान है और उसमें ले जानेवाला अभ्यारोही छन्द भी है । उसी के लिए अध्यात्म, साधन, जपादि हैं। यदि स्वयं को देखने में भ्रान्ति होती है, तब विश्व को भी उसी दृष्टि से देखने पर क्या सम्यक् रीति से उसे देखा जा सकेगा? यदि यह कहें कि विज्ञान ही तो Law के लिये Chance का प्रतिपादन करता है, किन्तु इसका अर्थ यह नहीं कि तत्वत: Chaos ही Cosmos का आधार एवं अधिष्ठान है। पहले Reality (तत्व) बाद में Appearance (अध्यास)? नहीं, ऐसा नहीं है। न्यूटन के आधार का शोधन तथा सम्प्रसारण करते हुए आईन्स्टीन ने जिस आधार का आविष्कार किया है, उसमें ( Statistics Indeterminacy इत्यादि को प्रविष्ट कराने के कारण ) समन्वयी छन्द की जयजयकार देखता हूँ । ऐसा ही प्राण विज्ञान के क्षेत्र में भी है। यह सत्य है कि और भी आगे बढ़ना होगा। प्राण के प्राण तथा चेतन के चेतियता को छोड़ देने पर विश्व में एक भी निर्भर योग्य Evolvant, Emergent Principle ही नहीं मिल सकेगा, जिसके द्वारा इस मारात्मक Second Law of Thermodynamics और Entropy के क्रोड़ में रहते हुये भी इस विश्व को अपने विकास और पूर्णता के पथ पर आश्वस्त करने वाली धात्री के रूप में प्रत्यक्ष किया जा सके।

## व्यस्त समाधान से सत्य समाधान नहीं मिलता । अनिराकरणमन्त्र सूत्र

कोई भी व्यस्त समाधान ( Isolated ) समाधान रूप नहीं होता । "माहं ब्रह्म निराकुर्यां, मा मा ब्रह्म निराकरोत् अनिराकरणमस्तु अनिराकरणंमेऽस्तु" प्रारंभ से लेकर चरमबिन्दु पर्यन्त, सभी समाधानों में इसी सूत्र का अनुसरण करना चाहिये

अर्थात् यहाँ जो समन्वयी है, उसे समन्वयी रूप से अन्यत्र तथा सर्वेत्र प्राप्त करना पड़ता है। यहाँ जप क्रिया के आश्रयण द्वारा जो मूल स्पन्दगत वैरुप्य विदूरित हो रहा है, वह मूलस्पन्द तथा उसका ऋत केवल मात्र यहीं पर सावकाश मूल स्पन्द (Relevant, applicable) नहीं है। उसे विश्वानुग होना चाहिये। Cosmic—universal होना चाहिए। अर्थात् रेणु को भी विराट के छन्दरूप में उपलब्ध करना होगा। जप के मूलतत्व और अक्षरवर्ण आदि की भी आलोचना इसी दिष्टभंगी से की जा सकती है। इसी कारण पदार्थ विज्ञान, गणित आदि हमारी आलोचना परिधि से पूर्णतः बाह्य नहीं है। आंग्लभाषा में जिसे Synthetic Integral Approache कहते हैं, वह भी जपादि के स्थान पर "ऋतस्य पन्थाः" ही है।

चतुर्थं महासमन्वयी । इस तुरीय के बिना संकटत्रय से त्राण नहीं है । पाशसंकट, ग्रंथिसंकट, गुणसंकट ही पाशत्रय संकट है । दुर्गा-माँ दुर्गा रूपी बीजद्वय ही संकटमोचनी शक्ति है इसे कहते हैं समन्वयी छन्दः ।

अब इस कारिका की भावना करो—

''यदि विलपिस बद्धो यूपपाशेषु दीन

प्रभविस न च वैरग्रन्थिभेदाय वीर।

तरितुमिप गुणास्यं दिव्यमायां न दिव्य

क्षम इह जप मन्त्रं रक्षणी नाम दुर्गे ''।।।।।।।

दींन (पशु) बीर तथा दिव्यरूप तंत्रीक्त भावत्रय को लक्ष्य करते हुए उक्त रक्षणी मंत्र (ऊँ दुर्गे दुर्गे रक्षणी स्वाहा) के जप ध्यान को विहित वतलाया गया है। यथाक्रमेण पाश संकट, गुण संकट तथा ग्रिथ संकट को काटने के लिए इसका विधान है। जो विश्वगत् मौलिक छन्द (Basic Harmony) है, उसके साथ अपने निजगत मौलिक छन्द की मैत्री संसाधित होने पर ही उक्त त्रिविध सकटों का शमन होता है। स्थानान्तर में यह आलोचना करना है कि दुर्ग तथा दुर्गम शब्द में ही त्रिविध संकट की आकृति अथवा फारमूला सन्निहित है। यह संकटत्रय (गुण मग्रिथ + पाश) केवल शुद्ध रूपेण (Static Complex) ही विद्यमान नहीं हैं। धूर्णि के समान अथवा चलती चक्की के समान निरन्तर धूर्णमान हैं। इनका चतुःसूत्री विश्लेषण (पादगत-मात्रागत-कला एवं काष्ठागत्) आवश्यक है। इनका वास्तविक वेग (momentum) काटने के लिये (Resolve) ही दुर्ग शब्द के अन्त में आ अक्षर का संयोजन किया गया है।

परिणाम है दुर्गा। अथवा दुर्गम को छिन्नमस्ता पारपीठ रीति से विप्रतीप करके "माँ दुर्गा" का संयोजन ! छिन्नमस्ता भंगी का सर्वाश में विचार करो। "सब उलट दो" इस रीति की उक्ति को यहाँ पर विशेष रूप से कहता हूँ। जैसे "हंस:

सोऽहम् स्वाहा" मृत्युन्जय मन्त्र "ऊँ जूँसः सो जूं ऊँ" इत्यादि । अगली कारिका में नवार्ण मन्त्र भी इसी प्रकार उदाहृत् है ।

छन्दः की निःश्रेयणी (सोपानावली) का आश्रय लेने के लिए समन्वयी को पकड़ने से कार्यं क्यों नहीं होता? छन्दः की यह तुरीयभूमि आवश्यक क्यों है?

स्थूल-सूक्ष्म, बाह्य-आन्तरादि सर्व क्षेत्रों में महासमन्वयी छन्द को आर्ष दृष्टि से मिलाने का प्रयास करने के लिये ही जपसूत्र ग्रंथ की अवतारणा हो रही है। जब तक वह छन्द नहीं मिल जाता, तबतक जप अथवा अन्य किसी आध्यात्मिक प्रयास के लिये निर्भरशील पूर्ण आधार नहीं मिल सकता। साधक को इस प्रश्न के सम्मुख होना ही होगा। हमारे तथा विश्व के मूल में क्या उक्त छन्द (Basic Harmony) विद्यमान है अथवा उसका अभाव (Basic Dishormony) है? उस युग में पदार्थ विज्ञान की गित एटम तक ही थी और उसकी घात-प्रतिघातजन्य शक्ति व्यष्टि अथवा समिष्ट में ही सीमाबद्ध थी, "पांसा फेकता हूँ" (अर्थात् अन्धेर में तीर फेकता हूँ) की रीति से ही सही, किसी न किसी ने उस समय भी इस अपूर्व विश्व रचना कौशल की एक न एक उपपत्ति प्रस्तुत करने का प्रयास किया ही था! किसी ने विद्रूप भी किया था, मानो एक छापाखाने के शीशे के अक्षरों को लेकर इधर- उधर करते-करते शेक्सपीयर का महानाटक कम्योज (Compose) हो गया हो! किन्तु यह तो स्मरण रखना ही होगा कि काल निरवधि है, पृथ्वी विपुला है। अतः Calculus of Probability के अनुसार ऐसा होना असम्भव भी नहीं है! वर्तमान में एटम टूट चुका है।

यद्यपि यह खुलेआम भले न हो, तथापि अब तो चोर बाजार की शक्ति तथा वहाँ का लेनदेन भी ढुलमुला उठा है। अब सब कुछ मौलिक रूप से सम्यक् मार्ग पर होने लगा है, यह देखता हूँ। सामान्य रूप से यह Statisticians के उपयोग में आ रहा है, परन्तु वहाँ भी एक-प्रचण्ड हिसाब का लम्बा चौड़ा खाता देख रहा हूँ। आज भी मानो आधा दर्जन टाईपराईटर के सामने किप दम्पितयों को बैठा कर एक सीनेट बनाने की व्यवस्था की जा रही हो! एक सीनेट ही क्यों, यदि इस विराट सृष्टि सौष्ठव की सम्भावना इसी प्रकार से हो रही है, तब यह सब सोचने की सम्भावना ही नहीं है!

विश्व तथा व्यिष्टि का सम्पर्क तीन प्रकार से होता है। उसमें से कौन प्रकार अम्युदय के लिये आवश्यक है? विश्व का गुण्ठित, कुण्ठित तथा लुण्ठित रूपत्रय

यहाँ अब इस प्रसंग का अनुसरण नहीं करना है। विश्व के साथ हमारा सम्बन्ध तीन प्रकार से होता है। अरि, मित्र तथा उदासीन रूपत्रय इस सम्बन्ध के प्रकार हैं। प्रथम (अरि) तथा अंतिम (उदासीन) को छोड़ना है ओर मध्यम (मित्र) रूप की उपलब्धि करना है। ज्ञान, आस्वादन तथा व्यवहार में सम्मुख रूप से प्रतीयमान न होने पर भी, उस भाव को साध्य साधना के द्वारा आयत्त कर लेना चाहिये। यदि यई वास्तव में नहीं होता, (उसे लेकर साधना करने से) तब उस साधना को असाध्य की साधना कहा जाता। जैसे विश्व "नहीं" है, इस प्रकार से विश्व को "न स्यात्" (Eliminate, negate) करके भी यदि स्वयं को सत्यभाव से प्राप्त करना है, तब भी वह "नेति" करण (Negating Process) का ही निमित्त है। जो चला गया अथवा जाने वाला ह, उसका सहयोग आवश्यक है। इस ब्यापार को "एक तरका" मानना भी भूल है। A Hostile universe अथवा एक Neutral universe से और उसके खप्पर से छुटकारा पाने के लिये, उसे अपना Ally (मित्र) वनना ही होगा।

यही कारण है कि मित्र बनाने की पृष्ठभूमि में हमारे और उसके—दोनों के मूल में एक महासमन्वयी छन्दः विद्यमान है। इसी अधिकार से मूलतः हम दोनों हिर-हर हैं। तभी जब मैं उसे कहता हूँ "हिर" ( इच्छामत Eliminate अथवा Sublimate करता हूँ तब), तब वह भी एक अच्छे बच्चे की तरह बोलता है "हर"। इस प्रकार हिर-हरात्मा ! उसके और हमारे न होने पर यह कारबार कैंसे चलता ?

मूल में जो आतन्द तथा लीला कैवल्यम् है, उसमें उपनीत होने वाला सेतु-कहाँ-किस प्रकार मिलेगा ?

हमने जपसूत्र में आनन्द को ही "सब कुछ" के हृत् (Ineermost Core) (essence) के रूप में देखा है। आनन्द का जो स्वीय ऋतम् है, उसे लीला कहते हैं युद्ध आनन्द में लीला भी शुद्ध है। केवल अथवा स्वरूप लीला! विश्व विकास के मूल में जो लीला कैवल्यम् है, वह यद्यपि इस कार्यरूप जगत् में आकर तिरोहित नहीं हो जाता, तथापि वह कुण्ठित, गुण्ठित एवं लुण्ठित रूप से वैरूप्यमय हो जाता है। Statistical Unverse इसका गुण्ठित रूप है। Neutral Universe इसका कुण्ठित रूप है। Hostile Universe, Brute Universe इसका लुण्ठित रूप है। प्रथम खंडोक्त छन्द लक्षण प्रसंग में यह ''व्यभिचार'' प्रभृति किंचित् वर्णित है। वर्त्तमान युग में देश-काल-वस्तु एवं छन्द: की गवेषणा करते हुए एक दिक् चक्रवाल सम्मुखीन होता प्रतीत होने लगता है। और कुछ अग्रसर होने पर एक अभिनव दिक्-वलय दुष्टि के सम्मूख उपस्थित होने लगता है। वर्त्तमान कालीन आकस्मिकता (Chance) तथा अनिश्चितता (Indeterminacy) जहाँ तक पहुँच सकी है, उसके पश्चात् क्या है ? ''ततः किम्''। क्या लीला कैवल्य विन्दु ही उसका गन्तव्य है ? प्रतीत होता है यह समन्वयी छन्दः ही इस पय का दिशानिर्देशक है। अब यद्-च्छा-नियति इत्यादि केवल मात्र अन्दाजी अथया ख्याली पूलाव नहीं रहा है ! सब के मूल में संख्या विज्ञान का कुलिश कठोर छन्द विद्यमान है।

वास्तिविक परीक्षा में उसका निर्मम '(Impartial) विनियोग भी होता रहता है! और अधिक अग्रसर होने पर प्राण संवित् विज्ञान एवं आनन्द के महास-मन्वयी छन्द महिमा के द्वार पर उपस्थित होने में सहायक सेतु का मिलना भी संभव हो जाता है। वर्त्तमान युग में एक रहस्यमय तिमस्त्रा की सीमा पर खड़े होकर जिस रक्तराग की दिशा में अंगुलि निर्देश प्राप्त हो रहा है, क्या वह रक्तराग धनायमान गोधूलि का भ्रान्त मिलन अन्तराग है, अथवा वह नव अरुणोदय की शान्त-वरण्य कनकरुवि जैसी रिक्तम छटा है?

## आकस्मिक और अनिश्चित के बीच भी मूल की आवश्य-कता है अन्यथा सृष्टि की उपपत्ति नहीं होती। यही है मूल व्याहृति।

यह आदिम व्याहृति भू सृष्टि का सन्धान देती है। यद्यि जिंगापालाने के टाईप के ढेर को उलट पलट करने के तरीके जैसी स्थिति के अनुरूप (ऐसे वैसे ही) इस सृष्टि की रचना हो सकना असम्भव नहीं है, तथापि इस व्यापार में एक अन्य मूल खंद क्रमागत रूप से संकेत देता है। वह क्या कहता है? वह कहता है कि "वह सब सम्भव है किन्तु उसके भीतर यह कारोबार चालू हुआ। बाकी हिसाब में चुपचाप खाताबन्दी कर लो।" यह सब कुछ मौलिक तथा यौगिक व्यापार में "हाथ झाड़कर बचाव करना है।" यह हुई व्याहृति। इसका आदिम रूप है "भू:"

# धूमावती के शूर्प का परिचय । मीनादि पंचशक्ति की व्याहित रूपता

श्री श्री घूमवती के हाथ में यह व्याहृति चूर्प के रूप में है। पदार्थ विज्ञान के मूल की परीक्षा करो। सबके आभ्यन्तर में इस पूर्ण से ही यह जानना होगा कि किसने ''बहाल'' होने का टिकट अधवा जाने की अनुमित पाई है, किसने नहीं पाई है ? देखता हूँ कि सभी ने टिकट पाया है। यदि टिकट पा जाते, तब यह विश्व व्यापार ही नहीं चलता। व्याहृति तो चाहिये ही ! उस युग में मैक्सवेल ने Kinetic theory of Gases की गवेषणा प्रसंग में Sorting Demon की कल्पना किया था। यदि किसी एक Lucky Hit से इस विश्व की रचना हुई होती, तब भी क्या इसकी स्थित, पोषण तथा विकास के लिये व्याहृति अथवा धूमावती के हाथों में इस शूर्प धारण का कोई कारण है ? चाप, ताप, पोटैशियल इत्यादि शक्ति के स्तर (Level) की तारतम्यता की रक्षा होनी चाहिये, किन्तु इनके एकीकरण (Equlibrium) की ओर भी एक प्रवणता निरन्तर रहती है। सामान्यतः मीनशक्ति प्रायः सव कुछ को एकाकार करती है, परन्तु वह साथ-साथ कौम्में शक्ति (संग्रह के साथ धारण) वाराही शक्ति (Levelling up) नार्रासही तथा वामन शक्ति भी है। विश्वव्यापार में हमने इन शक्तियों के रूप में पंचावतार का वर्णन किया है और

द्वितीय अध्याय

भविष्य में भी वर्णन करूँगा। सिलल रूप को एकाकार प्रायः कहा गया है, वर्योकि तब भी बीज का संरक्षण रहता है। अर्थात् तब भी अब्यक्त भूमि में व्याहृति है। Primary Potential Field भी वास्तव में Differential Field है। किसी न किसी प्रकार से Basic Differantial Equation भी वहाँ पर निरवकाश नहीं है।

व्याहृति एवं प्राकृतिक निर्वाचन

विगत शतक में डारिवन ने प्राणि समूह के उत्वर्त्तन (Evolution) में प्राकृतिक निर्वाचन के उपर विशेष जोर देने के स्थान पर व्याहृति व्यापार को The master key to the Interpretation of Nature" (प्राकृतिक रहस्योद्घाटन की कुंजी) माना है। विज्ञान के सदर दरवाजे में प्रवेश के लिये इस कुंजी का निपुणता से व्यवहार भी देखा जाता है। व्याहृति—वि (विविच्य) आहृति = (आह्रण)।

किन्तु चयन कर्म तो अनिदान, अहैतुक नहीं होता भू (होना) धातु के नाना रूपों में एक अव्यय रूप कैसे मिला हुआ है ? यही समस्या है।

व्याहृति तो अनिदान होने की स्थिति नहीं है। किसके लिये और क्यों इस व्याहृति की सत्ता है ? यह प्रश्न तो पग-पग पर उठेगा ही । अतएव इसके लिये एक ऐसे कुछ की आवश्यकता है जिसे हमें अपने अंकों के हिसाब से आज तक "अमोल" नहीं दिया जा सकता। लोहा का टुकड़ा चुम्बक तक जायेगा ही ! एक निर्दिष्ट मार्ग से जायेगा। यदि मार्ग मध्य में कोई बाधा रख दो, तब वह लोहा वहीं अटक जायेगा । वहाँ वह लीहा निरूपाय है । किन्तु कुछ शर्करा पड़ी हो, तब उसके सन्धान में पिपीलिका सीधे चलती जायेगी। उसके पथ में एक बाधा - अवरोध रखो। उस बाधा के पास पिपीलिका कुछ क्षण भले ही एक जाये, किन्तु वह फिर से बाधा का लंघन करते हुए अपने गन्तव्य तक पहुँच जाती है । नाना दिशाओं में नाना सम्भावना ( Possibilities, alternatives ) के बीच हर एक को अपने कार्य में लग जाना चाहिये। यह प्राण व्यापार का एक विशेष धर्म है। दो पैसों के सिक्कों को उपर फेको । देखता हूँ उन दोनों का कौन सिरा ( Head or tail ) एक साथ उपर-आ रहा है। कुछ ही समय में यह अभिज्ञता होगी कि दोनों का एक ही सिरा एक ही ओर होने का कोई एक नियम नहीं है, तथा नि अनेक बार दोनों का एक ही सिरा एक ओर हो जाता है। अन्ततः एक निदिष्ट अनुपात करने का मार्ग देखता हुँ। किंतु यदि यह चाहूँ कि प्रत्येक बार दोनों का एक ही सिरा उपर आये अथवा प्रत्येक तीन बार में अथवा पाँच या सात बार में एक ही सिरा एक साथ उपर आये, तब इन दोनों सिवकों को गिरते समय हमें एक मंजूरी अथवा आदेश देना होगा। एक प्रकार से उन्हें प्राण प्रतिष्ठित करना होगा। वे ठीक लोहे के दुकड़े के समान नहीं रह जायेंगे। वे एक शर्करान्वेषी पिपीलिका के समान हो जायेंगे। भू धातु के अशेष रूप से "न न्येति" अन्यय, ध्रुव, एक निरुपित रूप बाहर आना ही चाहिये। पिपीलिका शर्करा रेणु तो पायेगी ही। यह लक्ष्य के हिसाव से ध्रुव है। सीधा रास्ता हो, तब उचित ही है। मार्ग के नाना "हेरफेर", नाना कारण होने पर भी उसमें से एक अभीष्ट मार्ग प्राप्त होना ही है।

यद्यपि लोहे के दुकड़े की गित ( चुम्बक की ओर ) सीघी गित है, अर्थात् व्यवस्थित गित है, तथापि लक्ष्य की ओर वह पहुँचेगा, अथवा नहीं पहुँचेगा—यह व्यवस्थित नहीं है। उसके मार्ग में तुम एक बोर्ड खड़ा करके उसकी गित का रोध कर सकते हो। अब वह लक्ष्य तक नहीं पहुँच सकता! जल के भीतर से बुद्बुद् उठता है, कुछ क्षण जल के वक्षस्थल पर प्रतिभासित होते-होते हवा में गायब हो जाता है। एक मेढ़क भी जल में तैरता है। यहाँ दोनों के व्यवहार को देखो। लक्ष्य को ठीक करके पथ पर बढ़ते रहना ही सजीवता का लक्षण है।

भू धातु के अव्ययरूप भूः व्याहृति का प्रथम कर्मं । अनियतवत् प्रतीक में नित्य सूत्र का आविष्कार करना । क्योंकि इस सूत्र के न मिलने पर नियंत्रण संभव नहीं है ।

भू धातु के अशेष रूप के भीतर भू: अव्यय को व्याहृति का कर्म करने के लिये असाधारण कुशलता के साथ उस कर्म को करना पड़ता है। क्रिया का रूप तो केवली "ज्योति" ही है, ऐसा ही नहीं है। अनेक क्षेत्रों में यह क्षर भाव सातिशय चपल (whimsically Variable) है, अन्तत: ऐसा प्रतीत नहीं होता। व्याहृति का प्रथम कर्म होगा — इस चपलवत् प्रतीयमान क्रिया में एक सूत्र का आविष्कार करना। जैसे अनियत परिणति के स्थान पर Differentiate करके धारा True Rate of Variation (ऋतायन) बाहर करना। ऐसा न कर सकने पर उस गति का एक निर्भर योग्य वर्त्मलेख (Curve or picture) हमें हस्तगत नहीं हो सकता। ऐसी स्थिति में गति पर नियंत्रण भी साध्य नहीं हो सकेगा। नियंत्रण क पहले निमंत्रण, अर्थात् उसके स्वयं स्फुट होने पर उसे देखना और उससे "चरणों की धूल" देने के लिये कहना! मधु-केटभ ने भी युद्ध से सन्तुष्ट होकर यह वर दिया कि मैं तुम्हारे द्वारा मारा जाऊँ। अन्यथा उन्हें मारा ही नहीं जा सकता!

#### एक दृष्टान्त-ज्यामितिक

कल्पना करो कि एक बहुभुज क्षेत्र कहता है कि मैं वृत्त बन्गा। वह भुज संख्या बढ़ाने अथवा घटाने लगा। यह सोचो कि बढ़ाना और कम करना भी अनियत है। यद्यिप इस प्रकार से घटाने ओर बढ़ाने से हठात् वृत्त बन जाना अत्यन्त किन होने पर भी असम्भव नहीं है, तथापि यह मानो अशेष को शेष करने की प्रतिज्ञा है! यदि इस कमें के सम्पादन का भार ज्याहृति लेती है, तव उसे प्रथमतः क्या उपलब्धि करनी होगी ? उसे इस बहुभुज की भुजाओं के संकोच-विस्तार के एक

द्वियीय अध्याय

लेख (Graph) का अंकन करना होगा। तदनन्तर ? घटाने की ओर की स्थित को नियंत्रित करके (मा भू:) विस्तृति की स्थिति भी रोक देना होगा। तदनन्तर अपने अभीष्ट अंकन के द्वारा उसकी चरम विस्तृति घटकर वृत्तरुपा हो जाये, यह व्यवस्था करना होगा।

किया तथा व्यापारमात्र का एक मर्मी केन्द्र है। उसके न मिलने तक पूर्ण नियंत्रित नहीं हो सकता।

किया चपल हो किया अचपल, उसका एक निर्घात "मर्मी" स्थान है, जहाँ वह अपने ऋत् को अनियतता, अनिश्चयता के क्रोड़ में अत्यन्त सन्तर्पणात्मक रूप से छिपाये रहती है, उसी प्रकार जैसे बच्चों की कथाओं वाली राक्षसी का प्राण जल के तल में स्थित किसी संगोपित कोटर वाले स्थान में संरक्षित रहता है। सर्वप्रथम उसे बाहर करना होगा। विज्ञान तत्व तथा तथ्य के क्षेत्र में अत्यन्त सजग और दृढ़ रहता है। इसका कारण यह है कि वह आपात-अनिश्चय-अनियत बृत्तिसमूह से निश्चयात्मक सूत्र को बाहर करने के लिए एक कुशल टेकनिक (Calculus) का आविष्कार कर सकने में बहुत पहले से ही समर्थ हो चुका है। वह केवल आविष्कार ही नहीं कर सका है, उसनें पुरस्कार की भी अद्भुद् सृष्टिकुशलदा प्राप्त कर ली है।

हृद्रोग का दृष्टांत

मान लीजिये कि किसी का शरीर अस्वस्थ है। शरीर के स्पन्दन को परिष्कार पूर्वक देखा कि वह असंयत तथा लयरहित (irregular, unthythmic) है। अभिज्ञ चिकित्सक कहेंगे कि मात्र 2-3 मिनट स्टेथेस्कोष लगाने से ही अवस्था का ज्ञान सम्यक् रूप से नहीं हो सकता। अतः Electro-cardio-graph चाहिये। वक्षयंत्र की क्रिया की एक प्रतिकृति सामने आना चाहिये। उस यंत्र की क्रिया की किस दिशा में क्या प्रवणता (Trend) है, इसका ज्ञान साधारण रूप से नहीं—सम्यक् विधि से हो जाना संभव हो सका। अर्थात् आपात् दृष्टि में जो अनियत है, उसका भी एक नियामक सूत्र हस्तगत हो सका। Index, clue, Ratio मिला। अब इसी आधार पर Treament चिकित्सा होगी। गणस्वास्थ्य, जन शिक्षा, अर्धनैतिक संस्था, सबका वैज्ञानिक उपाय है, गतिस्थिति की हास-वृद्धि का एक निर्भरयोग्य "अलेख्य" मिल जाना।

मान लीजिए कि हमारा जप अभ्यारोह जप होगा। उसका उपाय क्या है ? वर्तमान में जो जप चल रहा है, वह तो चल-चपल-चंचल है। कभी, कथंचित स्थिर है। कभी अत्यन्त अस्थिर है। कभी वह गर्त के मेढक के समान है, तो कभी वह चूक्ष पर कूदता बन्दर है। कभी अत्यन्त सतेज है, तो कभी मृतक जैसा निस्तेज! कभी उसके द्वारा कुछ आलोक प्राप्त होता है, तो कभी वह यांत्रिक है, नाक, कान मलकर माला घुमाते-धुमाते मरे के ही समान है। इस नितान्त अनियत, 'अबाध्य' जप क्रिया को लेकर क्या होगा ? क्या उपेक्षा का शब्द "धत्" कहते हुए हाथ की माला फेक दोगे ? पूर्वोक्त दृष्टान्त के अनुसार वही Electro Cordiograph यहाँ भी आवश्यक है। अर्थात् हमें जपकर्म की गतिस्थिति का एक नक्शा मिलना चाहिए। अपने जप कर्म को अत्यन्त सावधानी पूर्वक, अथच उदासीनता से लक्ष्य करना होगा। साथ-साथ अभिज्ञ पुरुषों के द्वारा उसकी परीक्षा एक graph अंकित करके करानी ही होगी। "सावधान उदासी" होकर लक्ष्य करना होगा, जिससे क्रिया का अपना रूप उससे व्याहत न हो । यथासम्थव detachedly Objetively यह करना ही होगा । जपकर्म सांग होने के उपरान्त उसकी एक ''विश्वस्त विवरणी'' बनाने की चेष्टा करना अत्यन्त उत्तम कार्य होगा। तदनन्तर इस उदासी साक्षी अथवा द्रष्टा केभीतर भी क्रमशः एक कैंमरा हाथ में प्रत्यक्षीभूत होता है। ''अनश्नन् अभिचाकशीति'' रूप से जो एकान्त उदासीन साक्षीपुरुष हमारे इस पिप्पल बृक्ष की शाखा पर रहते हैं, वे आवश्यकतानुसार अपने किसी न किसी ''डिप्टी'' के द्वारा पूर्वोक्त उदासीन का कर्म सम्पन्न करवा लेते हैं। डिप्टी भी स्वयं तटस्थ है अर्थात् कभी भोक्ता कभी द्रष्टा। फिर भी भोक्ता का अंश जितना ही कम है, उतना ही अच्छा! जो कुछ भी हो, इस डिप्टी द्वारा ही किसी न किसी प्रकार से काम चलाना ही होना। मान लो छवि (फोटो खींचने) से, यह विदित होता है कि जपक्रिया में अस्थिरता की छाप अधिक है, मन में रुक्षता, चांञ्चल्य है, शरीर में वायु-ज्वाला-अनिन्द्रा इत्यादि का प्रकोप है । यह सम्यक् रूप से जान लेना होगा कि किस प्रकार कौन अधिक है। एक ओर तमः दूसरी ओर सत्व है। इन दोनों के स्पर्श परिचय के साथ इन राजसिक लक्षण, चांचल्य, अनिद्रा प्रभृति के साथ राजसिक लक्षणों का अनुपात क्या है ? अर्थात् बाह्य अभ्यन्तर का Inside Outside का ग्राफ । अब वह ग्राफ अभिज्ञ ब्यक्ति के समक्ष पेश हुआ। उन्होंने देखकर प्रश्न किया कि किसी किसी बीज का किस प्रकार जप किया गया? (अन्य प्रश्नों में से यह भी एक प्रक्त है )। उत्तर मिला "हों, कीं श्रो" "र" कार अथवा अग्तिमात्रा के उपर जोर देकर ही मैं जप करता हूँ।" उन्होंने व्यवस्था दिया कि सोममात्रा (अनुस्वार) पर जोर दो। जोर देने योग्य मात्रा का भी उनके द्वारा प्रदर्शन किया गया। इसी के साथ यह निर्देश दिया कि कुछ समय के पश्चात पुनः रिपोर्ट देना होगा। अतएव ्दुब्टान्त परिलक्षित होता है कि प्रथमतः आहूति, तदनन्तर व्याहृति । पहले निमंत्रण तत्पश्चात् नियन्त्रण । माँग-जाँच कर सब कुछ को अपने पास लाना ही होगा । अपना कहकर हम इस मामूली, सामान्य जपकर्म का अभ्यारोह जप करने में समर्थ हो सके की नहीं ? मानो यह सागरतल में से मानिक प्राप्त करने के समान परम साधन धन हो। तुम श्री श्री बद्रीनारायण के यात्री हो। तुम किस गति से रेल में बैठे-बैठे ल्ला पर्यन्त पहुचकर अब दुर्गम चढ़ाई उतराई के लिये अग्रगामी हो रहे हो ? इस कारिका पर विचार करो—

"अपि विरलकषाये विश्ववैरस्यजाड्यं वद क उरुकषायो भासमुच्छेन्द्रसालाम् । भव मृदितकषायो मध्वृचा दोग्धुकामो मधु-मिलित-सवित्रा घृक्ष्व रोचिश्च भर्गः ॥२॥'

''ऋतस्य पंथाय'' जप को अभ्यारोही करने के लिये ''कषाय'' तनुकरण पंचक्रम से करो

कषाय (धातु का अप्रसाद ) विरल (अथवा तनु) होने पर भी यह अपरूप विरस तथा जड़वत् बोध होता है। यदि ऐसा होता है, तब उरु (विपुल) कषाय रूप कौन (विश्व में ओतप्रोत) इस रसाल ज्योति में प्रदेश करेगा? (जगस्म ज्योतिरवि-दामदेवान्)। यदि मध्वचा अर्थात् मधुमती ऋक् के मन्त्रवर्ण समूह द्वारा समस्त "माध्वीधारा" का दोहन करने की इच्छा हो (दुहाना अमृतस्य धाराम्) तब सर्व प्रकार से यह यत्न करो कि कैसे मुदितकषाय हो सकना सम्भव है? तदनन्तर यदि मधुमती एवं सावित्री को मिला सको (जैसे छान्दोग्य, वृहदारण्यक ने दिखलाया है) उस अवस्था में "रोचिः" तथा "भर्ग" इन दोनों का सम्मिलित रूप से दोहन करो। रोचि की रोचना एवं भर्ग की द्योतना सम्मिलित होना चाहिये। श्रेष्ठ (मधुमत्तम) तथा वरिष्ठ (वरेण्य) को एक होना चाहिये। उस्कषाय, तनुकषाय, अणुकषाय, मृदित कषाय, अथवा निष्कषाय अथवा निर्णलित (Eliminatad or Subli mated) कषाय रूपी उत्तरोत्तर धातुगत कषाय के जागरण, मारण, शोधन क्रम का अतिक्रमण किये विना हम इस मामूली जपकर्म को एक छलांग में अभ्यारोही जप कैसे कर सकते हैं।

## कषाय का व्यक्त रूप 'आमय' । इसके निवारणार्थ आहुति एवं व्याहृति

बाह्य आन्तर समिष्टि-व्यष्टि रूपी सर्वविध आमय के स्थान पर शाश्वत "पदं अनामयम्" की प्राप्ति का उपाय है आहुति एवं व्याहृति। पुनः भावना करो—

''तुदित यदि विकारो ह्यामयाज्जायमानो वज निवसित वैद्यो यत्र छन्दोग्यशर्मा। स यदि विचिनुते ते छन्दसां मंत्रशृद्धि भुजगमिव स वैरं शास्ति कृष्णाङ्ज्रि घृष्टम् ॥१३॥

हमारे आन्तर से जायमान जो विकार (वैरुप्य) है, वह यदि तुमको कष्ट दे रहा है ( तुदित ) तव यह निश्चित जानो कि अल्प, स्वल्प, क्षणिक उपसगे विशेष से उद्विग्न अथवा worried न होना ही उत्तम हैं। तब क्या करना चाहिये ? जहाँ वैद्य (चिकित्सक) का निवास है, वहाँ जाओ। वैद्य का जहाँ निवास है, उसे भी खोजकर पा लिया है । वैद्य का नाम है छान्दोग्य शम्मा ! इनका विशेष परिचय उनके साथ वार्तालाप तथा उनके आचरण से प्राप्त हो सकेगा ।

यदि मान लो कि ऐसा करके उन्हें न पहचान सको। उस अवस्था में यह समरण रक्खों कि वे ही हैं सर्वश्रुति शिरोरत्न समुद्भाषित मूर्ति साक्षात् वेदान्ताम्बुज भास्कर श्रीगुरु ! छान्दोग्य (छन्दोग) एवं शम्मेन शब्द का चिन्तन करो ! वे क्या क्या करते हैं ? तुम्हारे विकार वैरुप्य ने जिन समस्त परस्पर संघर्षी (विवादी) छन्द के जाटिल्य का मृजन किया है, उनमें से मैत्रभाक् (अनुकूल, Helpful Friendly) छन्दों को वे पृथक कर देते हैं । (विचिनुते) । परिणामतः वे जाटिल्य से मुक्त हो जाते हैं । उनका जो वैर अथवा वैरुप्य जनक प्रतिकूल भाव है, उसका शासन एवं दमन करते हैं (शास्ति)। कैसे करते हैं ? जैसे साक्षात् छन्दकुशल श्रीकृष्ण के चरणों द्वारा दिमत फणों वाला कालीयनाग शासित हो रहा है।

#### कषाय तथा आमय का और विशिष्टरूप स्मर अथवा काम उसके प्रतिषेधार्थ स्मरपंचकम्

कषाय तथा आमय रूप से जिसे जाना, उसे और स्पष्टरूप से जानो = स्मर, काम । इस पाँच कारिकाओं (स्मरपंचक) का स्मरण करो —

स्मरविदहनदग्धो न स्मरेत् कि त्रिनेत्रं स्मरगरलविशीर्णो न स्मरेन् नीलकंठम् । स्मरखरशरविद्धो न स्मरेत् कि किरातं स्मरविपथितचित्रों न स्मरेन मन्मथेशम स्मरविदहनशान्त्यायर्कमध्यस्थिताजं स्मरविशरणशान्त्यै पुण्डरीकाक्षलास्यम् । स्मरविध्वनशान्त्या अच्युताधोक्षजौकः स्मर विमथनशान्त्यं मन्मथं मन्मथस्य ॥ स्मर भयमुरु जेतुं चण्डिकाध्यानमन्त्रे स्मर तन्विततौ वा रक्तबीजस्य हन्त्रीम्। स्मर दित निजामस्तां चात्मना वैप्रतीप्ये। स्मरनिचय निवृत्ये सुन्दरीसौम्यकान्तिम्।। स्मरगररिषु गायत् कामदेवस्य स्मरमखचिरतृप्त्ये ह्रूयतां कामसुक्तै:। स्मर रजसि विशाले वाग्भवंञ्चापि तारं स्मर रजसि विध्ते ज्योतिरस्मीति शुक्लम् ॥ स्मर मनसिजालेशं शान्त आत्मन्यपान्तं स्मर विरसविपाके यो रसो वै समुमा।

स्मर विरहितसंगे ब्रह्मणि स्यादसंगः स्मर विधुनितशोक सर्वयेवेदमात्मा ॥१४ — १८॥

हे स्मरदहनदम्ध ! तुम शिवमन्त्री हो, क्या तुम्हारे लिये यह स्मरण करना उचित नहीं है कि इन्हीं त्रिनेत्र महादेव ने अपनी परम भास्वर भालविन्ह के द्वारा दुनिवार मदन को भस्मीभूत किया था ? हे स्मरगरल विशीण सत्व ! क्या तुम स्मरण नहीं करोगे उन सोमार्द्धधारी नीलकण्ठ को, जिन्होंने समुद्र मन्यन से उद्भूत कालकूट को अवलीलाक्रम से स्वयं कण्ठ में धारण करते हुये, देवगण को अमृतभागी वनाया था ? हे कन्दर्पखरशरिवद्ध ! तुम क्या स्मरण नहीं करोगे उन किरातिशेश-धारी महादेव को जिनके अंगों को अर्जुन के धनुष द्वारा निःक्षिप्त कोई भी तीर विद्ध कर सकने में समर्थ नहीं हो सका था ? हे स्मरिवमिथितिचत्त ! तुम क्या उन्हें स्मरण नहीं करोगे, जो स्वयं उन्मनी योग में स्थिर रहकर मन्मथ के नाथ, प्रभु तथा स्वामी हैं। ॥१४॥

क्या तुम विष्णुमन्त्री हो ? अच्छा तब ऐसी भावना करो । स्मरविदहनज्वाला शान्ति के लिए प्रदीप्त अर्कमण्डलस्थ जो अज (पद्म) है, उस परमस्निग्ध कमल का स्मरण करो । अर्थात् सिवतृमण्डलमध्यवत्तीं सरिसजासन नारायण मूर्ति का स्मरण करो । और जो तुम स्मरणणों के द्वारा निरन्तर विशीणें हो रहे हो, उसकी शास्ति के लिये पुण्डरीकाक्ष श्री हरि के लास्य अयवा वेणुवादन एवं नुपुरशिजन के साथ हो रहे अपरूप संजीवन विमोहन नृत्य का ( जैसे कालीयनाण के विस्तृत फणों पर नाच रहे श्रीकृष्ण के नृत्य का ) स्मरण करो । कन्दपं शर से विद्ध जर्जर एवं कम्पायमान हो रहा हूँ । इसकी शास्ति के लिये जो अत्युच्च हैं, अधोक्षज हैं, उनके ओक:, अव्यय अनपाय धाम का स्मरण करो । और जो स्मर तुमको प्रतिनियत हप से विमोहित करता आ रहा है, उसकी शास्ति के लिये साक्षात् मन्मथ के मन्मथ ( मदनमोहन ) का स्मरण करो । ॥१५॥

क्या तुम शाक्तमन्त्री हो ? स्मरजिनत विपुल भय को जीतने के लिये सुधा-विधमध्यस्थिता, धृत्मुद्गर वैरिजिह्वा श्री श्री चिष्डका का ध्यान करो और उनके मन्त्र [नवार्णादि] का जप करो । यदि इस समय स्मर उरुष्ट्रपेण प्रकटित न होकर सूक्ष्मरूपी भयाल विस्तार को प्राप्त हो रहा है और रक्तबीज के समान क्रमबद्धित होता जा रहा है, तब रक्तबीज का हनन करने वाली प्रकटितरसना उन कालिका देवी का ध्यानजप करो । तुम्हारी आत्मरित विप्रतीप है । विपरीत होकर अनात्म वस्तु में कामोत्पादन कर रही है, यह जानो । जो दितनिजमस्ता हैं, जिन्होंने अपना मस्तक स्वयं छिन्न किया है, जो अपना रुधिर स्वयं पान करती हैं, उन छिन्नमस्ता का स्मरण करो, और स्मर जितत समस्त उपद्ववों की निवृत्ति के लिये भी श्री त्रिपुर सुन्दरी देवी अथवा श्री श्री दुर्गा की चिद्गगन चन्द्रोपम सौम्यकान्ति का स्मरण करो ।।१६॥ यदि तुम मंत्री ( मंत्र जाप करने वाले ) हो, उस स्थिति में तो स्मरङ्गर (विष) तुम्हारे दुरासद वैरी के रूप में प्रकट हुआ, किन्तु इस वैरी रिपु का भी रिपु है । Antidote है । यह स्मरण करो । वह (अर्थात् इस विष के लिए अमृत) क्या है ? वह है कामदेव ( श्री कृष्ण ) का मंत्र गायत्री । उसका ध्यान जप करो । इस काम यज्ञ में बराबर आहुति दे रहे हैं, परन्तु तर्पण कभी भी नहीं हो रहा है, इसके लिये क्या उपाय है ? अथवं वेदोक्त प्रसिद्ध कामसूक्त के द्वारा अन्तर्हवन करो, उससे चिर तर्पण होगा । वह सूक्त साक्षात् ब्रह्मावबोधक है । यदि तुम्हारी दशा रजोविशाला है, तब वाग्भव बीज ( ऐं ) तथा नार ( ऊँकार ) का ध्यान एवं जप के रूप में आश्रय लो । जब रजः विधूत ( अपसारित प्रायः ) हो, तव "अहं ज्योतिरिंग शुक्लम्" रूपी परम निरंजन अनुभूति में स्थितिलाभ का यत्न करो । यही है वास्त-विक विरजा होम ॥१७॥

विचार करो मनसिज (काम) "शान्त आत्मिन" रूप में अपना लेशमात्र न रखकर क्या अपास्त नहीं होता? यह भी स्मरण रक्खो कि काम जितत जो कुछ तुम्हारा विरस विपाक है, उसका चिन्हमात्र कहाँ रहेगा जब "यौ वै रसः स भूमा" इस सीमाहीन अगाध रस सिन्धु में तुम्हारे चिर अतृष्त रसिल्सु मन विन्दु का सम-पंण होगा एवं समाष्ति हो जायेगी! इस परम साधना के उपाय रूप में गीता के "आपूर्यमाणमचल प्रतिष्ठम्" का भावपूर्ण आश्रय लो।

अनित्य संग की विरह वेदना से बिधुर हो रहे तुम वया यह मानोगे कि साक्षात् ब्रह्मस्वरूप तो असंङ्ग है, अर्थात् अनित्य—अनात्म सम्पर्क रहित है ?

और जो अवान्तर अनात्मित्रय हैं, उनके द्वारा विधूनित (परित्यक्त) होकर तुम शोक मग्न होकर यह भूल गये हो कि "आत्मैवेदं सर्वम्" आत्मा सब कुछ में है। वह सब कुछ है। इसी कारण सब कुछ त्रियतम है। सब कुछ से रसास्वादन हो रहा है! आत्मा से वास्तिविक संयोग-वियोग नहीं होता। आत्मा का हान-उपादान नहीं है। अतः तुम निरित्वशय श्रेष्ठरूप हो, स्वमिहमा में स्थित होही। अतएव शोक किसिलिये? "तरित शोकमात्मिवित्"। इसी उद्देश्य से नित्य उर्ध्वरेता श्रो सनत्कुमार और नारद आदि ज्ञान भक्ति सम्प्रदाय प्रवर्त्तक गुरुवर्ग का प्रारम्भ में स्मरण करो।

## स्मरपंचक के अन्तर्हवन में छंद : पंचक किस रूप में उदाहत है। विचयीकरण एवं निचयीकरण

Analytic isolation and Synthetic Sublimation

हम ऋतछन्द के जिन पंचपर्वों की आलोचना में प्रवृत्त हैं, वह पंचपर्व पूर्व कथित स्मरपंचक में उदाहृत हुआ है, यह याद रक्खो। चतुर्थव्लोक महासमन्वयी है और अन्तिम क्लोक परमसमन्वयी रूप से विशेषभाव से अनुधावन करने योग्य है। प्रथम क्लोक में मिलित रूप से परिणयी, अन्वयी एवं समन्वयी रूप अभीप्सित हुआ है। और भी लक्ष्य करने योग्य तथ्य यह है कि प्रथम तीन क्लोकों में (शिव विष्णु, शिवत मंत्र) प्रत्येक क्लोक के प्रथम तीन पाद में स्मर एवं विचयीकरण (Differentiation) का प्रदर्शन किया गया है। चतुर्थ पाद में निचयीकरण (Integration) का और उन-उन अवस्थाओं में उनका वर्णन और वर्जन-मार्जन और शोधन बोधन रूपी उपाय प्रदिश्ति हुआ है। साधना में पहले विचयीकरण आवश्यक है। जितना भी सूक्ष्मभाव से सम्भव है, उतना analytic Seperation एवं isolation होना चाहिये। अरिमित्र-सवको एक साथ मिलाकर रखना मुक्किल है। तदनन्तर आवश्यक है शोधन-बोधन (Purification and Sublimation) स्मर अथवा काम एक Elemental poison है। केवल Poison नहीं है Function है। केवल यही नहीं, वह है Primal Energy, ब्रह्म स्वयं तथा "अकामयत्"। "न वै स रेमे"। मूल में यही शक्ति है।

यही है आद्य शक्ति की एक अयोनिजा मूर्ति ! इसका नाश नहीं किया जा सकता। और नाश करेगा भी कौन ? काम रूप प्रथम स्पन्द ब्रह्माकाश में उदित होता है। इसी में लीन भी हो जाता है। महादेव को भी भस्मीभूत काम को जिलाना पड़ा था! अन्यथा सृष्टि ही स्तंमित हो जाती। अतएव आद्यशक्ति का अविधन" कराने के लिये साधक को समस्त प्रयत्न करते रहना चाहिये।

## Repression, उससे मुक्ति । सम्पूर्ण मुक्ति । यह कैसे प्राप्त हो ?

केवल काम का Repression अथवा Fixation सम्भव होता है। फलस्व-रूप जीवन में जभी-कभी भय अन्तर में अर्तिकक Fission उत्पन्न करते हुये सब उलट-पलट कर देता है! Fission होता है Violent (उग्न)! यदि ऐसा नहीं होता Slow Insidious ( धीमा-सूक्ष्म ) होने में तो कोई बाधा नहीं रहती! इसमें अधिक विपत्ति है। इन सब स्मर पंचक को विशेष रूप से लक्ष्य करो। विशेष विचार करते हुये धीरभाव से उपाय का आश्रय लो। भूतत्वविद् को अग्निजनित उत्पात, भूकम्प आदि के निदानार्थ जिस गम्भीर अन्तर्वृष्टि को लगाना पड़ता है, तुमको भी वैसा ही करना होगा।

क्योंकि तुम्हारी समग्रसत्ता के केन्द्र स्थल को घेर कर यह विरंसा अथवा कामरूपी Primal Energy स्थित है। उस पर भी अनेक "कुछ" का दबाव भी पड़ता रहता है। दबाव पड़ने पर भी वह उद्दाम, प्रभावी तथा बलवान है। तुम्हारे आन्तर स्तर में भी सौषम्य, सौष्ठव का नितान्त अभाव विद्यमान है। Fault का प्राचुर्य है। अतः अन्दर निरुद्ध शक्तियाँ चापसमन्वय एवं तापसमन्वय कर्म में परि-णयी एवं अन्वयी ऋतच्छन्द को खोज ही नहीं पातीं! ऐसी स्थिति में वे समन्वयी

ऋतः च्छंद को कैसे खोज सकेंगी ! समाज, नीति तथा धर्म के अनुशासन द्वारा जब कभी अन्तिविष्ठव की सम्भावना को संकुचित करने की चेष्टा भले ही की जाती हो, विष्ठवी शिवतयों का एक-एक देवमार्ग भी भले ही प्रदिश्ति किया जाता हो, किन्तु सभी समय और संकट के समय क्या मिलेगा ? उपाय ? मित्र तथा ऋतछन्द के पंच पर्वों का अधिरोहण किंवा अभ्यारोहण शेष करना ही होगा। एक दो सिढ़ी चढ़कर रुक जाने से नही चलेगा। उसमें प्रभावी प्रतिक्रिया का भय है।

#### योनि पंचक में छन्दः पंचक का सर्वथा समर्पण

इस बार स्मर तपेण के पीठरूप में जो योनि है, उसकी इस प्रकार से भावना करो:—

''अपि निखिलसृजां याऽयोनिजा ब्रह्मयोनिः प्रमुरिष सहसां यो यामृते स्पन्दते न । स्वयमिह रमणो वा यामृते नैव.रेमे प्रणय रतिकलाद्ये चाम्बिकां गृह्मयोनी ॥१९॥

वे स्वयं अयोनिजा (कारण रहिता) ब्रह्मयोनि हैं। अर्थात् ब्रह्म भी विश्व-योनि रूप वे ही हैं। ब्रह्म का वांगमय रूपी जो वेद हैं, वह भी वे ही हैं। अतः वाक् रूप से अथवा प्रजापत्यादि रूप से जो निखिल विस्तार की सावित्री अथवा सविता हैं, उनकी भी योनि वे ही हैं। इस प्रकार उनके आद्या एवं अम्बा रूपी रूपद्वय कहे जाते है। निखिल बल एवं शक्ति के जो प्रभु, स्वामी हैं (सहसां), वे भी उनको छोड़कर (तद्व्यतीत) हिलडुल भी नहीं सकते। (उनमें स्पन्दन रूप से जगद्योनित्व की संभावना ही नहीं रहती) अथच यह प्रतीत होता है कि वे ही सब कुछ कर रही हैं। उनके असीम, अकुण्ठित ज्ञान-बल क्रिया की पृष्ठभूमि में उनका स्वभाव (स्वो भावः) तो है ही! इसीलिये श्रुति ने वहाँ स्वभाविकी शब्द को स्थापित किया है। अथच, यह स्वभाव अचिन्त्य, अलक्षण है, निर्वचन योग्य नहीं है। अतः गुह्म है। यह कहने पर गुहा एवं योनि, यह दो रूप उपलब्ध होने लगते हैं।

अन्त में वे इस विश्व भुवन की स्वयं "रमण" हैं। वे भी उसे छोड़कर रमण नहीं करतीं "नैव रेमे"। यह भी विशेष रूप से विचार कर देखो। यह कहने पर काम (रित) कला एवं आद्यकला, योनि रूपी अभिव्यक्ति द्वय का ज्ञान होता है। अतएव आद्यकला, अम्बाकला, गुह्यकला, योनि अथवा प्रकृति कला तथा कामकला-इस पंचमहाकला रूपिणी "योनिपीठ" को प्रणाम करो। स्मरगरजयी जो परमस-मन्वयी छन्दः है, उसमें अधिरूड़ होकर परमज्योतिरस विश्वान्ति का लाभ करो।

## ब्रह्मलिंग पंचपात्-आकाश अथवा वियत् लिंग-अव्यक्त अथवा स्पन्दलिंग, तैजस लिंग सलिल लिंग और पार्थिव लिंग

''आकाशस्तिल्लंङ्गाद् या श्रुतिषु निदमिता कीदृशी लिगता सा यस्मिल्लङ्गानि जोषं जाहित निजाभवान् कीदृशं तद् ह्ययलिङ्गम् । क्मामूर्तं वाष्यमूर्त्तं जिगितिषति गवां रेतसा चात्मगौरी मिस्ताराद् गन्तृलक्ष्ये लयमिष्च गींत पञ्चपाद् ब्रह्मलङ्गम् ॥२०॥

योनित्व की आद्यादि पंचकलारूप से भावना करके लिंग तत्व के अनुरूप भावना करो। इस युग्मभावना के द्वारा ही काम अथवा स्मर के जिस निचयीकरण का उल्लेख किया है (!ntegral transformation or Sublimation), वह सुसाध्य हो जायेगा। स्वल्प परिच्छित्न, भासमान, प्लवमान दृष्टि से तो पूर्वोक्त संकटत्रय हैं। इसके स्थान पर ब्रह्मदृष्टि, सर्वानुस्यूत, सर्वभावन दृष्टि का उदय होने पर वास्तविक संकटत्राण होगा। स्वल्प, अनात्म परिचय और कृपणकुंठित प्रयोग में जो विष हैं, जो भय है, जो बन्धन है, वहीं असीम, अकुण्ठ तादात्म्य अनुभव में अमृत और अभय मृति है!

इस बार उपर की कारिका का चिन्तन करो। ''ब्रह्मलिंग पञ्चपात्'' अर्थात् सर्वेदा लिंगरहित जो ब्रह्मत्व है, वह स्वपं ही लिंगरूप हुआ है और फिर वही लिंग पञ्चपाद रूप हो जाता है। "आकास्तरिल्लङ्गात्" इस ब्रह्मसूत्र द्वारा छांदोग्यादि श्रुतियों में प्रसिद्ध आकाश (आ, समन्तात् 'काशते') निरूपित हुआ है, वह तो "परोवरीयता" की काष्ठा तथा गतिरुप से साक्षात् अलिंग ब्रह्म ही है। उसने मानों आकाशहप से (समन्तात् व्याप्ति, विश्वावीरुप से ) प्रथम लिंगता का वरण किया है। किन्तु कौन विचार द्वारा निरूपण करेगा कि अलिंग की यह लिंगता कैसी है। तत्पश्चात् इस आदिम लिगाकाश में जो आदि शब्द अथवा गतिरूपी लिगता है, उसे अव्यक्त अथवा प्रधान की आख्या दिया जा सकता है। यह है नित्यपरिणामी (सदृश रूप से अथवा असदृशरूप से )। इस अव्यक्त नामक द्वितीय लिंग को वायव लिंग भी कहा जा सकता है। इसके पश्चात् तैजस अथवा आग्नेय लिंग है। "जिंग-भिषति गर्वा रेतसा चात्मगौरी"। गो शब्द ही यहाँ पर वाक् है। जो वाक् समूह का रेत: (ओज अथवा सार है) है, वही है स्वरं-नाद। यह सभी वाक् में (उसके अर्थ एवं पन्न एवं प्रत्यय में भी) रेत: तथा विन्दुशक्ति रूप से प्रविष्ट रहना है। "आत्मगौरी" अर्थात् अपनी बीजाधान की जो योनि, जो वाक् है, उसमें। गौरी एक रहस्यमय शब्द संकेत है। गो: + ई = गौरी। गो शब्द से स्त्री अथवा बीजाधान की योनि समझना चाहिये। ई कार की विशेष आकृति भी चिन्तनीय है। शिवलिंग के गौरी-पट्ट तत्व को समझने का प्रयत्न करो। मानो प्रणव। अ उ म ये तीन मात्रायें स्वयं

नाद विन्दु रुप से (अर्धमात्रारुप से ) जब तक अनुग्रह नहीं करतीं, तबतक कलन पूर्णता घटित नहीं हो सकती ! अ उ म रुप से कला — अंशकला । अ, उ, म, नाद, विन्दु — पूर्णकला । तदनन्तर कलातीत । अन्त में दो लिंग — सिलल-अन्तः अथवा लीन प्राणिलग तथा क्ष्मा अथवा पार्थिव (अन्त + अन्ताद) लिंग । लिंग संज्ञा का विश्लेषण करने पर दोनों का सन्धान मिल जाता है । ल क्ष्मा बीज भी है और गन्ता (इन्द्रिय, मन, बुद्धि आदि) भी है । ल और ग का संयोजक, सहग क्या है ? वह इकार ही संयोजक है । यह विशेषरुप से प्राणन की आकृति है । अतएव एक मुख्य प्राण का ही यह द्विविध लिंगत्व है । एक ओर है लक्ष्य (विषय अथवा अन्न) एवं उनका लयरुप और दूसरी ओर है गन्ता और गतिरुप ! यह तत्व और भी विशेद रूप से कहा जायेगा ।

#### कषाय, आमय एवं आशय (योनिलिंग) इन तीन स्थलों में छंद का क्रम दिखलाकर अब प्रयोग का प्रदर्शन । प्रथम-परिणाम----दक्षिण आचार ।

''मिथुन परिणयी यो दक्षिणाचारमेति न मिथुनमनुगच्छन् वैपरित्येन वामः। न मवित यदि कौलो द्वन्द्वमिन्वत्य सम्यग् वद मिथुनमतीत्या द्वैतशान्तः किमाख्यः ॥२१॥ स शुभपरिणयी यः सुष्ठु युंङ्क्ते वियुक्ते कृतिरितमितवृत्ते दक्षिणो जापकः सः। अरिरिप यदि मित्रं कौशलेनास्य वामः स यदि वद किमाख्यः कौशल श्चोत्तितीर्षुः ॥२२॥

मान लो कि दो के बीच विवाद परिलक्षित हो रहा है, तथापि विरोध एकांतिक नहीं है। यहाँ यदि इनके विरोध में भी किसी आंशिक मिलन का सूत्र तथा
छन्द आविष्कृत हो सके और उनके परिणय अथवा मिथुन भाव को प्राप्त किया जा
सके, तब अभीष्ट सिद्ध का एक पथ प्राप्त हो जाता है। इस प्रकार से विरोध का
आंशिक परिहार करते हुए दोनों को एक लक्ष्याभिमुखी एवं सहक्रिय करने की पद्धित
को दक्षिणाचार कहा गया (Rightist way)। यह साधारण लक्षण है। यह
लक्षण केवल तान्त्रिक साधन विशेष के क्षेत्र में ही प्रयोज्य नहीं है। मान लो दो
शक्तियाँ परस्पर विरोधी हैं, और एक दूसरे से विपरीत दिशा में कार्य करती हैं।
ऐसी स्थित में दोनों का परिणय कर सकना अत्यन्त दुर्घट कृत्य सा है। जब तक
एक दूसरे को पूर्णत: विजित नहीं कर लेता, अभिभूत नहीं कर लेता, तब तक अन्य
कोई भी उपाय प्रतीत नहीं होता। अब यदि इनमें से एक अन्य के साथ कोणिक

सम्बन्ध युक्त होकर क्रिया कर रहा है, जैसे एक नदी के उपर नौका चालन के लिए दोनों किनारों पर से रस्सी द्वारा खीचा जा रहा है। (एक ओर से रस्सी खींची जा रही है, दूसरी ओर के किनारे से रस्सी को ढीला जा रहा है, ताकि वह सीधे पथ से न भटके) यहाँ शक्तिद्वय का परिणय सम्भव है। इस स्थल पर नौका भी बीच का एक पथ लेकर गन्तव्य पर्यन्त पहुँच जाती है। कल्पना करो कि एक ऐसी स्थिति है जिसमें जपाक्षर में मन देने पर यह विचार उत्थित होता है कि जपाक्षर पर केन्द्रित होना चाहिये अथवा इष्टमूर्ति का घ्यान किया जाये ? यहाँ पर वैकल्पिकी वृत्ति है। अतएव साधना में मनःसंयोग नहीं होता, चंचलता (oscillation) आने लगती है। अब क्या किया जाये ? किसी को भी—एकवारगी छोड़ा नहीं जाता अथवा छोड़ने में सफलता नहीं मिलती। ऐसी स्थिति में परिणय, मिलन करना ही होगा। जैसे जप कर्म के प्रारम्भ में न्यास के द्वारा जापक अपने यंत्र में इष्ट मंत्रमय भावना करते हैं, उसी प्रकार जपकाल में इष्टमूर्ति की इष्टमंत्रमयी भावना क्यों न करे ? बैखरी जप में यह भावना होती है, भावन नहीं होता। अर्थात् नाम-नामी का अभेद एकान्तिक रूप से उद्घाटित नहीं होता।

तथापि भावना ही करे ! यहाँ पर केवल भावना का उपक्रम एवं अनुक्रम दिखलाया जा रहा है। भूरादि सप्त व्याहृति के द्वारा इसी उपक्रम से परिपूर्ण भावना रूप परिग्रह करना है। यह हम क्रमशः देखेंगे। जप को श्वास कर्म के साथ मिलाने पर जप बीज की अग्निमात्रा तथा सोम मात्रा को किस प्रकार से तुष्ट किया जाये, यह सब समस्या परिलक्षित होती है। क्योंकि आभ्यन्तरीण संस्कार भूमि में (Potential field में) ऐसी लहरों का उमड़ना चलता रहता है। अतः परिणय (मिलन) संघटन की आवश्यकता है। इन सभी स्थलों पर जिनका पारस्परिक संघात (Co-incidence) हो रहा है, उनके संघात कोण (Angle of incidence) को बदल कर, संघात फल (Resultant) को 'अभीष्ट' (Toward or as desired) करना होगा। कोण विरोधी भावभाव में भी कथंचित संयोग आदि सम्बन्ध की अकांक्षा।

### 'वाम' शब्द की मुख्य व्यंजना 'तेनैव विषखण्डेन भिषग्, वारयेत् रुजम्,

यदि उनके पारस्परिक कोणों को इतना परिवर्त्तित कर सकें, जिसके कारण उनका घुमाव (चालन) एकबारगी बदल जाये और इसके फलस्वरूप प्रतिकूल अथवा अरि भी मित्र होने लगें, तब यह कह सकते हैं कि अब विष भी कार्यतः अमृतवत् कार्यं करने लगा है। यह 'वैपरीत्य' करण ही वाम की आख्या से युक्त है। जैसे कुनाईन ज्वरघन है, किन्तु उसकी प्रचुर अपक्रिया भी है। अन्य औषिधयों के द्वारा उसकी अपक्रियाओं को दूर करके उसका व्यवहार ज्वरकाल में किया जाता है।

इस परिणय को दक्षिणाचार कहते हैं। एतद्विपरीत स्ट्रिकनीन अथवा हाईड्रोसियानिक ऐसिड अल्पमात्रा में भी तीव्र विष है। मात्रा के अनुकरणादि से (जैसे होमियोपैयो में होता है) उसे साक्षात् संजीवनीरूप में काम में लाया जाता है। मंत्र-तंत्रादि के द्वारा अत्यन्त प्रतिकूल (जैसे काम क्रोद्यादि के प्रचण्ड संस्कार) को भी अनुकूल करने का कौशल सब कोई आयत्त नहीं कर सकते। अतएव यह (वामाचार) सर्वक्षित्र में वीरों का साधन है। इसमें प्रतिपक्षीय भावना के द्वारा विपक्ष को भी अपने अनुकूल (सपक्षी) कर लिया जाता है। इसका दृष्टान्त सर्वत्र प्राप्त होता है। व्यवहार क्षेत्र में रसायन विज्ञान सर्वदा इस प्रकार के "अघटनघटन" में व्यापृत रहता है। वर्त्तमान चिकित्सा विज्ञान में Synthetic Poision तथा Antibiotic की स्थितियों का चिन्तन करो। यह सब वामाचार है। "Leftist way" कहना क्या उचित होगा? अथवा इसे Reversionist कहें? समाज, अथनीति इत्यादि क्षेत्रों में यही आचार प्रयुक्त होता है। इसे दक्षिणाचारीगण भले ही अनाचार कहते रहें।

#### परिणयो तथा अन्वयो का सम्बंध भुवनाकृति तथा ''तलं' द्वारा समझने की चेष्टा।

परिणयी तथा अन्वयी भेदों की प्रकारान्तर से जिन्तना करो। सृष्टि के सब कुछ में भुवनाकृति ( cosmic Pattern ) विद्यमान रहती है। अणु-विराट, भाण्ड-ब्रह्माण्ड में इसी कारण आकृति-प्रकृतिगत समानता निहित रहती है । इस तत्व को जपसूत्र में विशदरूप से विवेचित किया जायेगा। अब देखो — आर्य विज्ञान में भवन के साथ चतुर्दश संख्या संयुक्त रहती है। इस संख्या की द्योतना यह है कि चाहे कोई भी बाह्य अथवा आन्तर सामग्री क्यों न हो, ( उसमें भले ही स्थूल व्यक्तरूप से न हो ) उसमें सूक्ष्म रूप से १४ स्तर ( Planes ) विन्यस्त रहते हैं। इन्हें साधारण भाषा में ''तल'' कहा जा सकता है। यदि किसी सूत्र के माध्यम से इस तलसमूह के उद्य एवं अध: का पार्थक्य किसी नियमानुसार ( Principle or reference ) पकड़ा जा सके, तब हम उर्ध्व, स्तर एवं अधः स्तरों की उपलब्धि करते हैं। उर्ध्व सात स्तरों को हम तल न कहकर लोक कहते हैं। इससे ऊपर एवं नीचे, उध्वं-अध: स्पष्ट हो जाता है। सामान्यतः कहा जा सकता है कि उर्ध्व लोकों को उन्मेष-विकास (unfolding) की भूमि कह सकते हैं। नीचे की अधः स्थिति (७ स्तर) को संकोचमय भूमि (enfolding) कहा जाता है। इन दोनों को समझने के लिये Emergence तथा Submergence शब्द ठीक ही हैं। अब विचार करके देखो कि किसी एक निर्दिष्ट तल अथवा भूमि में क एवं ख का पारस्परिक सम्बन्ध शत्रुता (अरि) का है। जैसे कामवश्यता वाले साधक के लिये काम। एक ही तल में साधक एवं विषय की अवस्थिति रहती है। यथासम्भव इन्द्रिय निग्नह के द्वारा परि-

णयी छन्द को पाना होगा। निग्रह तो 'नितरां ग्रहः' होकर व्यक्त नहीं होता। अतः संयम का बाँछ टूटने की संभावना पग-पग पर रह जाती है, तथापि समग्र कार्यः कारण (Reactive Angle) को वदलने तक वैद्यमार्ग पर निष्ठापूर्वक स्थित रहना होगा। जिस गुण के द्वारा यह परिणय सम्यक् रूप से सम्पादित होता है, उसे दक्षता कहते हैं। जो दक्ष है, उसे दक्षिण एवं उसके आचार को दक्षिणाचार कहते हैं। यह सत्य है कि इन सब संज्ञाओं को वर्त्तमान स्थल पर सामान्य रूप से ही संकेतित किया गया है। यथास्थान पर दक्ष, दक्षिण, वाम आदि का लक्षण विणत होगा।

तल से तलान्तर की गति में रूपान्तरीकरण । व्याहित्तित्रय का स्व-स्ब व्याहरण । विश्व का छन्दः तथा विश्वनाथ का छन्दः ।

एक निर्दिष्ट तल में जो प्रतिकूल अथवा अरि (विष ) है, ( With respect of another frame of reference ), वह तलान्तर में प्रतिकूल नहीं भी हो सकता है। यहाँ तक कि वह अनुकूल, मित्र (अमृत) भी हो सकता है। सब कुछ के बीच, सब कुछ ( उनकी आकृति तथा संभावना ) सम्पुटित रहता है। यदि यह धारणा कर सकने की युक्ति है, तब विष एवं अमृत भी सब कुछ में सम्पुटित रहता है। देवासुर द्वारा समुद्रमन्थन कर्म का मूल तत्व भी यहाँ है। समस्त वर्णों की सर्वाभिन्यंजिका स्वीकृत न हो, ऐसा नहीं है। कहां कौन वर्ण किस स्थल पर कौन सी आकृति आदि अभिन्यक्त करेगा, वह मुख्यतः आशय + आग्रह + आहृति रूपी त्रिपुटी की विशेष आकृति पर निर्भर करता है। अर्थात् स्वः + भुवः + भूः इन व्याहृति त्रय पर निर्भर करता है। उस स्थान पर वहां समस्त कुछ शयान रहता है ( आशेरते ), किन्तु इस रूप से सब कु उका आहरण घटित नहीं होता। अर्थात् भू अथवा "यह" रूप से एक विशेष आकार-प्रकार में वह आहृत हो रहा है। वयों ? बीच में "कुछ एक" ( जिसे यह अथवा वह, कुछ भी नहीं कहा जा सकता ) सविशेष संम्थान संघटक ( Medium of effectual relevancy ) रूप से कर्म में स्थित रहता है। इसे आग्रह, आकांक्षा इत्यादि संज्ञा दी जा सकती है। यह सब कुछ में अनुप्रविष्ट है। सब कुछ का संस्थान स्थापक भुवः है। जैसे गणित में General Equation of the Second Degree के अन्तर्गत् Terms प्रभृति को एक-एक विशिष्ट सम्पर्क के माध्यम से हम कह सकते हैं। यह क्या द्योतन करेगा ? Circle या Ellipse अथवा Parabla, Hyperbola इत्यादि का द्योतन करेगा? आग्रह अथवा आकांक्षा को देखना होगा। तभी तो साधक के आग्रह पर इतना जोर देना होता है। अणु अथवा विराट्, सभी के भण्डार में मुक्त विस्तार की स्थिति रहती है। अब यहाँ यह प्रश्न उतियत होता है कि तुम उसका कार्यतः कितना उप-योग करोगे, तुम्हारे सम्बन्ध में उसकी Effectual Availability कितनी है ? सागर में तो जल का कोई नाप-जोख नहीं है। तुम कितना सागर जल अपने काम

में ला सकोगे ? एक घटी जल भर लाओ, परन्तु उससे क्या मिलेगा, वह तो पीने योग्य नहीं है। श्रावण मेघ की जलधारा को पाना चाहते हो ! उसे प्रचुर रूप से उपयोग में ला सकोगे। वह स्निग्ध-स्वादु जो है। यदि उससे भी आशा-पिपासा न मिटे, उस अवस्था में तो नदी होकर बहने लगो। मुक्त होकर बहने लगो। ऋजु-कुटिल किनारों को पकड़ कर बहते बहते वह नदीनाथ से मिलकर एक हो जाती है। उस सागर का एक घड़ा जल भले ही नमकीन क्यों न लगे, किन्तु सागर तो केवल "लवणाम्बुराशि" नहीं है, वह सुधाव्धि है, अगाध, अक्षोभ, अपरिसीम है!

न्याहतिहोम का मूल तात्पर्य है व्याहति की अत्यद्भुद् श्रमबद्धता

अतः अन्वयी छन्द को ( उदार अर्थ के अनुसार वामाचार का ) लक्ष्य है प्रतिकूल धर्मी एवं विषक्रिय को कौशल के द्वारा विपरीत करना, उलट कर पलट देना, जिसके कारण उसकी निगूढ़, प्रसुप्त अनुकूल शक्ति उदबुद्ध होकर उसे अमृताय-मान कर सके। किसी एक स्तर में 'क' के साथ 'ख' का विरोध और संघर्ष परि-लक्षित होता है। इसीलिये जिस देशकाल में धर्म आदि का जो सम्बन्ध है और संस्था है, वह अदृष्ट के द्वारा एक निर्दिष्टरूप में निरूपित होता रहता है। नियामक व्याहृति ''यह'' को भूः कहते हैं। (तत्तद देशकाल धर्मादि की संस्था एवं सम्बन्ध के कारण) ''ख'' इस स्तर में 'क' के सम्पर्क से विष रूप है। इस क एवं ख का उक्त स्तर में पारस्परिक अदृष्ट निमित्त होता है। यह निःसंदिग्ध है कि उक्त स्तर में इनका परिणय घटित कराना संभव हो सकता है और यही सचराचर रूप से साध्य भी है। किन्तु 'अन्वय' ? ख उसकी प्रतिकूलता को भूल कर अनुगत मित्र कैसे हो सकेगा? अरिकुल उसके स्वाभाविक वैर को कैसे भूलेगा? उलट दो! कौशल द्वारा ख को उसके पृष्ठदेश की ओर पलट दो। उसके निगूढ़ तल में तुम्हारा मित्र अमृतभाण्ड हाथ में लेकर अपेक्षा कर रहा है। उसे बुलाकर अपने अभिमुख-सम्मुख कर लो। समर्थं व्याहृति मंत्र से आवाहन करो। यही तो व्याहृति होम का तात्पर्य है ! कर्म को सविशेष कुशली तथा विपश्चित् होकर करना चाहिये । व्याहृति अवश्यमेव महाकुशलिनी तथा परम विपश्चित है। अतएव तभी श्री श्री धूमावती के हाथों में प्रकृति का समस्त Sorting कर्म न्यस्त है! तब भी तुम्हारे किंचित सहयोग की अपेक्षा तो है ही ! जैसे होमियोपैय दसलाख डाईल्यूशन वाली एक विन्दु औषिध से तुम्हारी व्याधि दूर हो जाती है। यह होमियोपैथ की अपनी . ज अभिज्ञताजनित औषधि चयन से होता है, किन्तु इस सूक्ष्मातिसूक्ष्म भेषज का जो निगृढ़-निपुण स्तर विन्यास जितत कर्म है (स्थूल-सूक्ष्म शरीर में तथा संभवतः परि-पार्दिवक में भी ) उसका हिसाब कौन रक्खेगा ? वह किसी परम कुशल विपश्चित का ही कृत्य हो सकता है ! इससे संख्याविज्ञान के कितने ही जटिलतम समीकरणों का समाधान हो जाता है।

तुमने ना जाने आलोक-अंधकार में किस, गित से अपने तीर को छोड़ा। किन्तु वह तीर जा कर विद्ध करता है क्या ? वह कैसे विद्ध करता है ? विश्व की किसी "वास्तविक" वस्तु को पूर्णत: पहचानने, "वास्तविक" घटना को समग्र रूप से समझने का सामर्थ हमारे प्रचिलत चालू ज्ञान को तो क्या, अत्यन्त अग्रसर उन्नत विज्ञान को भी नहीं है। यदि यह सामर्थ्य हो — तब ब्रह्मज्ञ-सर्वज्ञ हो जाता। यह धूलिकणा भी नगण्य नहीं है। जिस पैमाने से इसका हिसाव किया जायेगा वही खुद नगण्य है! अतः किसी मन्त्र-तंत्र-यंत्र के निर्वाचन के सम्बन्ध में तुम अपने को चाहे कितना कुशल क्यों न मानो, वह यंत्र-मंत्र-तंत्र जिस कर्म को करता है और जैसे करता है, वह परम अद्भुत प्रक्रिया है! जैसे देखने में वह एक कण औषिध है! तुम तो अपनी बुद्धि के अनुसार चलना चाहते हो और अपनी बुद्धि के अनुसार समझना चाहते हो, किन्तु तुम यह नहीं जानते कि विश्व की यह रेणु भी विश्वनाथ की बुद्धि से चल रही है।

जो स्वयं विश्वनाथ हैं, वे (ऋतज्ञ-सतज्ञ) छन्द रूप हैं। वे परम समन्वयी हैं। अर्थात् विश्व को सर्वतोभावेन व्याप्त करके भी वे "अत्यतिष्ठद्शाङ्गुलम्" हैं। कोटि-कोटि अतीत-अनागत-वर्त्तमान विश्व उन परम विस्मय का एकांश मात्र है, अथवा एक कला है! वे "परम" होकर भी समन्वयी हैं। वे स्वयं केवल व्यतिरेकी होकर भी विश्व में इस अपूर्व महासमन्वय को कैसे घटित करते हैं? अतः केवल शुद्ध सत्, चित्, आनन्द रूप से वे इस सृष्टि में अन्वित हों ऐसा नहीं है; प्रत्युत परम समन्वयी, महासमन्वयी (ऋतञ्च सत्यञ्च) छंद के रूप से भी वे विश्व में ओत-प्रोत हैं।

प्रणवादि का छन्दः । इस छन्द की अमानयोग्य 'मात्रा'

प्रणवादि वाक्, महानाम एवं भूरादि महाव्याहृति इस परम महासमन्वयी छन्द का निरितशय समर्थं रूप है। अतएव उनकी आकृति, शक्ति तथा कार्यकारिता का आकलन अथवा इयता कौन कर सकेगा? नाम की ब्रह्माण्ड व्यापी शिवत का अवण करके हम केवल मात्र विस्मित होते हैं। तुम यथासाध्य कुशली विपश्चित् (अर्थात् विद्या-श्रद्धा तथा उपनिषद् सहाय होकर) "ऊँ भूः" मंत्र से हवन करो। मंत्र अपनी शिवत से जो कुछ सम्पन्न करेंगे, उसका माप तुम नहीं कर सकते, चाहे तुम्हारा मापदण्ड कितना ही बड़ा क्यों न हो! तुम नदी नाला मापने वाली बाँस की लकड़ी लेकर अतल सागर के तल की खोज कर सकोंगे?

अच्छन्दः एवं विश्वच्छन्दः

तव उपाय क्या है ? अपने ही तल को देखना प्रारम्भ करो । वहीं पर परि-णयी से प्रारम्भ करके समन्वयी पर्यन्त के सभी छन्दों का (संगीत का) परदा तथा ग्राम बाँघा हुआ है ! इस महामंत्र के उपर-नीचे के सभी परदों के परमकुशली से जो महाझंकार ध्वितत होगा, मूलतः उसी महाझंकार से विश्व भुवन झंकृत है ! उपोद्-धात में इसे ही मूलछन्द कहा गया है। इसके साथ वैष्ट्य निमित्त में जो अन्तर है और जो उसका स्वरस, निजगुण है, उसी के कारण वैगुण्य निमित्त में इतने विध्न हैं। अनुरूपादि क्रमानुसार वैष्ट्य को हटाते हुए साष्ट्य-एक्य ष्पा स्थिति को सब साधनों का उद्देश्य माना गया है। इसके फलस्वष्प भीतर-बाहर; तुम और विश्व मौलिक सत्ता तथा छन्द में मिलकर अभिन्न हो जायेंगे। छन्द की इस प्रकार की अन्तर्बहिः, सर्वत्र महापरमसमन्वयी ''आकृति'' के प्रदर्शनार्थ ''स्वेमहिम्नि' में विराजमान भूरादि व्याहृति सप्तक की स्थिति है।

वाम का वास्तविक नाम ( अउम ) एवं वास्तविक कार्य

अच्छा, परिणयी के पश्चात् अन्वयी ! देखता हूँ कि वहीं पर विरूप को भी अनुरूप करने का कौशल प्राप्त होता है। कोई भी विरूप एकान्तिक रूप से, समग्ररूप से विरूप नहीं है। परिणयी स्थल में यह विचार कार्यतः कर लेना चाहिये कि किस तल में किस प्रकार से कितना विरूप है। किसी तल में, किसी देशकाल में, धर्मादि सम्बन्ध तथा संस्था (Ensemble में) वह पुनः अनुरूप हो सकता है। इसका कौशल आयत्त करने पर वह अन्वयी है। इसे यद्यपि वाम संज्ञा दी गई है, किन्तु वाम -Left नहीं है। वह Reverse है। हमारे Retina (आखों का भाग) में सब कुछ की छाप उल्टी पड़ती है। हम उस उलटा को ही "सीधा" कह कर काम चला रहे हैं। उल्टा को पुनः उल्टा करने से ही तो सीधा बनता है! 'वाम' यही कम करता है। अतएव वाम का मुख्य अर्थ है सुन्दर-शोभन। 'वाम' तथा 'अउम' के ध्विनगत दोनों पैटर्न की परीक्षा करो! वाम नहीं हुआ, क्या काम मिटा, क्या धाम मिला?

देखता हूँ नहीं मिटा और नहीं मिला। उलटा उलट कर सीधा हुआ, किन्तु वह तो पुन: उलट जाना चाहता है। देखता हूँ कि "सीधा होना" सहज वस्तु नहीं है! विरूप अपनी पीठ फेर् कर अथवा मुड़कर अनुरूप-अनुगत हुआ, किन्तु क्या वह साक्षात् विरूपाक्ष हुआ? पीठ फेर लेने पर भी उसका जो कौणिक संस्कार (Angular Velosity, Momentum) है, उसे उसने नहीं छोड़ा। अत: वह "बांका" ही होकर स्थित है। ऐसा सर्वदा होता है। "विधि यदि वाम है", "उल्टा बन गया साम" साधक को इसी के सम्मुखीन होना होगा।

#### इस वास्तिविक "काम" को करने के लिए अध्रुव में ध्रुव को किस गित से मिलना चाहिये। जप का दृष्टांत समीकरण। श्वास तथा जप।

तब उपाय क्या है ? उपाय — केवल कर्म को एक कौशल में (Formula में) कर देना ही उपाय नहीं हो गया। उसका एक निर्भर योग्य लेख (Curve, Picture)

मिलना चाहिये। अर्थात् Equation। जो ध्रुव (constant) है, उसके साथ अध्रवपरिणामी का एक नियामक सम्बन्ध है। उस सम्बन्ध को सम्यक् रूप से जान लेने
पर "कौणिक संस्कार" भी किसी सीमा तक आयत्त हो जाता है। समन्वयी छन्दः
अत्यावश्यक समीकरण तथा उसके "लेख" को (ग्राफ को) अंकित कर देता है।
मान लो कि जप हो रहा है, किन्तु तुम्हारी श्वास-प्रश्वास जप की ताल में नहीं चल
रही है। जा काल में संकल्प से अथवा उसके पूर्व प्रणायामादि कर लेने से प्रथमतः
परिणय तदनन्तर अन्वय का उदय हुआ। श्वास का नियामक हेतु तुम्हारा संकल्प
ही नहीं है, केवल तुम्हारी प्राणायमादि किया भी नहीं है, उसका हेतुपुंज पूर्णतः
स्वभावतः अन्यत्र है। अतएव तुमने कौशल से उसका फारमूला निश्चित किया फिर
भी उसका निजस्व "कोणिक संस्कार" कहाँ जायेगा? अतः और भी एक पग आगे
बढ़ना होगा। समीकरण कर्म तभी साधित हो सकेगा। गीता ने इसे ही लक्ष्य करके
"प्राणापानौ समौ कृत्वा" कहा है। श्वास क्रिया का नियामक शरीर है एवं मानस
प्रकार का निय'मक Psyco-Somatic है। शरीर तथा मानस भी परस्परतः एक
दूसरे की अपेक्षा रखते हैं।

अतएव पूर्वोक्त आहारादि पंच शुद्धि ( पंचगव्य ), आसन, प्राणायाम, सर्वो-परि निर्दोष समता विधायिका बीजाक्षर झरीमुखा श्रीगुरु शक्ति धारा का सर्वतोभा-वेन अवगाहन, इन उपायों के माध्यम से श्वास एवं जप की समता रक्षित हो सकती है। जप का एक निजस्व छन्दः है, अथवा निजस्व छन्दः होना उचित है। यहाँ तक कि प्रणवादि एकाक्षरी मंत्र में भी यही तथ्य कार्यरत है। इसी छन्दः का आश्रय लेकर संहत वर्ण समूह, अग्निषोमात्मक मात्रा आदि अनेक 'कुछ' का सौष्ठव रक्षित होता है। उसमें वाक्-प्राण-मन का प्रयत्न सौष्ठव आवृश्यक है। पक्षान्तर से प्राण क्रिया का कोई विशेष सार्वभौम सौष्ठव नहीं रहता। यदि कभी रहता भी है ( जैसे प्रगाढ़ निद्राकाल में ), उसका जप के छन्दः के साथ सम्यक सामञ्जय ( Compatible ) नहीं होता।

अतः हमें साधना के द्वारा ऐसे एक समीकरण सूत्र की उपलब्धि करनी पड़िती है, जिससे ब्वास तथा जप, अपने-अपने छन्दः का वर्णन किये विना ही पार-स्परिक रूप से एक दूसरे से अन्वित हों। केवल यहीं नहीं, इस बृहत्तर छन्द में दोनों की समृद्धि (अधिकतर एवं पुष्टि) होती है। ब्वास की सहायता मिल जाने पर वैखरी जप को सहजता से मध्यमा के सेतु को उपलब्ध कर सकने का सुयोग प्राप्त हो जाता है। जप की सहायता मिलते ही ब्वास भी यथार्थं रूप से "अजपा" आकृति में प्रतिष्ठित हो जाती है।

## समन्वयो के अनन्तर महासमन्वयो । 'वैराज रूप तथा छन्दःका अनुवर्त्तन

जप के माध्यम से समन्वयी का एक उदाहरण मात्र प्रस्तुत किया गया, किन्तु यह सार्वभौम है, यह स्मरण रखना ही होगा। साधारण व्यवहार में साधना, विज्ञान तथा प्रज्ञान में यही अनुसरणीय है. तथापि इतने से ही छुटकारा नहीं है। समन्वधी को महा एवं परम पर्यन्त प्राप्त करना ही होगा। कोई व्यष्टि, व्यस्त, भग्न, व्यूढ़, आपेक्षिक समाधान कदापि ध्रुव निर्व्यूढ़ समाधान नहीं है। जैसे एक छोटा बीज। उसके विकास का निजस्व एक छन्द है, तथापि पारिपारिवक के साथ उसके अन्वय की अपेक्षा रहती हो है। विराट ( महान् ) भी एक महान विपुल ऐक्यतान ( Divine Orchestra अथवा Cosmic Symphony ) के साथ तुलनीय है। तुम्हारे अपने यंत्रों का स्वर और छन्द उसके साथ अन्वयी होना चाहिये, व्यतिरेकी होने से कुछ भी नहीं हो सकता। क्योंकि क्रिया-कारक-फल, अथवा क्रिया-आकृति-शक्ति प्रभृति सभी दृष्टिकोणों से तुम तो विराट के ही अंश हो, विराट के अंगीभूत हो। निराट देह के एक अवयव हो । अवयव का भी एक अपना छन्द: होना स्वाभाविक है, किन्तु अवयवी के छन्द से वह अन्वित, ग्रथित है। विराट तो स्वरूपत: प्राणहीन, ... जु चेतनाहीन जड़ नहीं है । तुम स्वयं भी उसके वैराग्य रूप हो । अर्थात् तुम विराट प्राण तथा चैतन्य की एक संस्था हो। इसलिये श्रुति ने विश्व-विराट्, तैजस-हिरण्यगभं, प्राज्ञ-ईश्वर का युग्म बनाकर अविनाभाव सम्बन्ध का प्रदर्शन किया है। स्वभाव छन्दः चाहे तुम्हारा हो अथवा विराट का हो, श्रुति की भाषा में परदे से ढका पड़ा है, अपिहित है। जो ऋजु-सुषम है, वही वक्र-विषम हो गया है। जैसा तुम्हारा, वैसा ही विराट का, ''मुञ्जाभ्यन्तरस्यित ईषिका'' ! यहाँ विचयन की अपेक्षा रह गई है। यह जिज्ञासा एक अनुसन्धान की अपेक्षा कर रही है कि आकृति, शक्ति, क्रिया तथा इन तीनों का छन्दः, क्या विराट् है अथवा यथार्थतः क्या है ? अर्थात् 'ऋतश्व सत्यम्' की खोज ! 'ऋतं बृहत्' एवं 'सत्यं महत्' इस युग्म अथच अभिन्न लक्ष्य को प्राप्त करना ही श्रुति का अकम्प अंगुलिनिदेश है। Live according to nature-, Stoic का यह सूत्र उचित है। फिर भी Nature की मुखीटे के बाहर से, Make up में पहनानने से नहीं चलेगा, उसके स्वरूप को पहचानना होगा।

## वैराज्य छन्द का स्वभाव मैत्र (Intrinsic alliance) विराट का सुहृद रूप

विराट तो तुम्हारा वैरी नहीं है, वास्तव में (अर्थात् सम्यक् रूप से पहचा-नने एवं सम्पर्क प्राप्त करने के लिये ) तुम्हारा सुहृद तुम्हारे रिजर्व बैंक में (जो चक्रवृद्धि व्याज देता है) तुम्हारे कारोबार का जामिन, जमानतदार है। वह तुम्हारे जीवन का ''बीमा'' है। इसे कार्यतः एवं तत्वतः जान लेना होगा। कितना भी वड़ा जलाशय क्यों न हो, यदि सागर उसका सुहृद नहीं है, सागर उसका सरवराह (मेघ-वर्षण क्रम से) बन्द कर दे, उस स्थिति में वह जलाश्य शुब्क हो जाता है। अपनी इस पाँचभौतिक देह की भी विराट आकाश एवं विराट वायु आदि को मिलाकर ही भावना करना चाहिये। अपने प्राण तथा चैतन्यादि को भी विराट प्राण एवं विराट चैतन्यादि के साथ भावनायुक्त करना होगा। विराट के बाहर जो ढाँचा खड़ा है, वह सबके वश का नहीं है, किन्तु भूस्तर के समान जो ढाँचा है, उसकी भी गंभीर गवे-षणा ( Prospecting, boring इत्यादि ) का विशेष प्रयोजन है । क्या बाह्य स्थिति हमारे जप आदि आध्यात्म साधना के लिये उदासीन अथवा शत्रु रूप तो नहीं है ? विराट के सुहृद रूप को और मिश्र छन्द को जैसे भी हो मिला लेना हमारे लिये उचित ही होगा। कल्पना अथवा अध्यास करने मात्र से इनको मिलाया नहीं जा सकता । विराट को एकदम उड़ाने की चेष्टा भी व्यर्थ है । हमारा प्राण ही विश्व का प्राण अथवा प्राणत्रह्म है। अतएव हमारा जप, जप का मंत्र एवं उसका सम्बन्ध जब समग्र विश्व में, इस महासमन्वयी अनुभूति में पहुँचेगा, तभी वह चरितार्थ भी होगा । हमारा कर्म (विश्व के सम्बन्ध में ) विश्व के सम्बन्ध में वाह्य एवं आगन्तुक नहीं है। उसके सम्बन्ध में वह अंतरंग, आन्तर, आत्मीय है। इस प्रकार कर्म के लिए एक Cosmic endorsement, assurance, acceptence हमें प्राप्त करना होता है। प्रणवादि मंत्र, उसके छन्दः, देवता और विनियोग को जिन्होंने विराट के मानदण्ड (On Cosmic Scale ) पर देखा है, वे ही ऋषि हैं। "जाहां जाहां नेत्र पड़े, ताहां ताहां कृष्ण स्फुरे"। नाम, मन्त्र, छन्दः के सम्बन्ध में भी यही तथ्य है। वेद में जिन्होंने "मधुवाता" इत्यादि मंत्रों का दर्शन किया है, वे तो ऐसा ही करते हैं। अतः मधुछन्द किसी का निजस्व एवं पकड़ने योग्य छन्दः नहीं है। यह विश्व-भुवन में ओतप्रोत निगूढ़ छन्द: है। वेद में भी वही है, पुराण में भी वही है। इस महासमन्वयी स्वराज्य सिद्धि को बेमालूम तौर पर एकदम "परम" में जाने के लिये होल में ही ''पगदण्डी'' के रूप में कबसे खोला गया ?

महा एवं परम का सेतु । महासमन्वयी छन्द में चेतियता, निर्वाहियता, संवर्द्धियता एवं प्रपूरियता कौन-कौन तत्व हैं ?

पगदण्डी अवश्य मिलनी चाहिये, अर्थात् परम समन्वयी छन्दः। इसके सम्बन्ध में यहाँ कुछ भी विशेष रूप से नहीं कहना है। महा में जाकर जिस प्रकार से परम में मिला जाता है, वह विशेष रूप सं कहा ही नहीं जा सकता। जिस छन्दः के द्वारा अपने कुशल छन्द के साथ विराट के कुशल छन्द का सम्बन्ध-सम्पर्क पूर्णतः स्थापित किया जाता है, उसी छन्द की बातें कहा है। इस छन्दः को चेतित करने वाली है श्रीगुरुशक्ति, निर्वाहियता हैं विश्वेदेवा ( आध्यात्मदेव भी हो सकते हैं ), और इस छंदः के पूरियता हैं साक्षात्, छन्दोरूपी ब्रह्म। "हम" ही को सर्वारस्तु से लेकर सर्वगसाध्य पर्यन्त, सब कुछ कर लेना होगा, यह सोच-सोच कर हताश नहीं होना चाहिये।

जिस "मैं" ने गोष्पद से प्रारंभ किया था, वह मैं सागर में समाप्त नहीं हो जाता। वहाँ "मैं" ही बदल जाता है। महावाक्य में जो "अहं ब्रह्मास्मि" का अहं है, वह अहं ही नहीं है। तुम्हारा प्रयोजन है श्रद्धा-भक्ति-निष्ठा के साथ श्रीगुष्ठाक्ति का, उपयोगी विद्या तथा उपयोगी उपनिषद् का समाश्रय लेना। इसमें तुम्हारा पूर्ण आग्रह होना चाहिये। तदनन्तर परिणय-अन्वयादि रूप जो-जो छन्द आविर्भूत होंगे, वे सब छन्दोब्रह्म की स्वशक्ति से, स्वमिहमा से आविर्भूत होंगे। कल्पबीज किणका का यत्न रक्षण करना होगा, किन्तु उसे छन्दः सिखलाना नहीं होगा। केवल यह सावधानी चाहिये कि तुम कहीं स्वयं एक विवादी-विसम्वादी "झमेला" के समान उस छन्द के महानिर्वाहण-परिपूरण में शैलवत् प्रविष्ट होने के लिये उद्यत न हो जाओ, प्रत्युत् समर्पण परायण होकर अनाकुल रूप से प्रतिष्ठित होने का प्रयत्न करो।

सकलकुशलमूलं श्री गुरुश्चेतयेच्चेन् निपुणमपि च विश्वे निर्जरा वाहयेषु:। कथमिह यदि छन्दो व्रह्मणा पूर्यमाणं ऋतुफलममृतं ते भाव—कार्पण्य दोष:॥२३॥

## भावादि के कार्यण्य दोष का परिहार कैसे होगा ? ऋतु के पार जो अऋतु वीतशोक स्थान है, वहाँ कैसे पहुँचा जा सकेगा ?

तुम क्रतु ( पूजा-जप होमादि ) का अनुष्ठान करना चाहते हो, किन्तु उसके लिये जिस भाव का आश्रयण आवश्यक है उसमें इतना अधिक "कार्पण्यदोष" हो रहा है, यह क्यों ? तुम जप एवं होमादि के द्वारा प्राण और चेतना का संवाद प्राप्त करना चाहते हो, किन्तु तुम क्या यह नहीं जानते कि जो निखिल कुशल के मूल हैं; वे श्री गुरु ही स्वयं तुम्हारे क्रतु के चेतियता हैं ? हम तो उनसे युक्त हो जाओ, वे अचेतन को भी चेतन कर सकने में समर्थ हैं। इसके पश्चात् वे श्री गुरु ही जरामरण रहित "विश्वेदेव" के रूप में तुम्हारे कर्म के (क्रतु के ) निर्वाहियता (निपुणं वाह-येषु ) हो जाते हैं।

अतः यह क्रतु किस प्रकार से सम्यक्रूपेण निर्वाहित हो, इस निमित्त भी तुम्हे चिन्तित नहीं होना है। तुम केवल आग्रह पूर्वक उनसे युक्त हो जाओ। अन्त में यह कहना है कि क्रतुसमापन फलरूप अमृत के लिये भी तुम चिन्तित क्यों होते हो? जो स्वयं ही छन्दोरूपी ब्रह्म हैं (अर्थात् श्रीगुरु शक्ति ही परमसमन्वयी छन्दः रूप है) चे तुम्हारे क्रतु के संवर्धयिता और प्रपूरियता हैं, और वे ही क्रतु का भरण-पूरण करते हुये, क्रतु के पार स्थित "अक्रतु वीतशोक अमृत", अभयस्थान पर्यन्त पहुँचाने के लिये तत्पर हैं। तुम तद्भावना पराणय हो जाओ। भावकृपण क्यों होते हो?

विधुनयति कपाटादर्गलं वज्रमाराद्
गमयति गहनां यद् द्वारमत्पांश्च निद्राम्
व्रजसरित उरुम्मींदारय त्लीलयैव
मुरसिधृतमुदेति ब्रह्म छन्दोगवेशम् ।।२४।।

उस परमछन्दोगवेश ब्रह्मगोपाल को भूल गये ? जिस छन्दोदुलाल के अचि-न्त्य अघटन कुहुक द्वारा अश्मनिर्मित कंसकारागार के वज्रसार कपाट मृहर्त्तमात्र में निर्गल हो जाते हैं, यही नहीं, कारागार के द्वार के समस्त रक्षक महामल्ल, जो निशिदिन सजग होकर द्वाररक्षण करते रहते हैं, वे भी गहन विमोहन निद्रा से अभिभूत होकर पृथ्वीशायी हो जाते है, और केवल यही नहीं, जो ब्रह्मसंवित् कालिन्दी है, वह भी पूर्णभाद्रपद के मांस में अपनी विशाल उर्मि राशि को विदारित करते हुये उस पार जाने का पथ दे देती है। और उस रात्रि में पथप्रदर्शनार्थ वे छन्दोघनमूर्ति चिदगगनपूर्ण शशि तो वसुदेव की गोद में शयन करते हुये उदित हो जाते हैं । वे ही परमछन्दोगरूपी ब्रह्म हैं, यह भूछना नहीं चाहिये । अपने भीतर बद्धार्गल वज्जसारकपाटयुक्त कंस के उस अंधकारागार की भावना करो । वसुदेव श्री भगवान के अनुग्रह रूप श्री गुरुमूर्त्ति हैं। देवकी तुम्हारी अपनी आग्रहशक्ति है। दोनों के परिणय से जिनका जन्म हुआ, वे स्वयं छन्दोदुलालवेशी ब्रह्म हैं। ये ही नन्ददुलाल भी हैं। वे अपने ब्रह्मस्वरूप के द्वारा ही छन्दः एवं नदः का अभेद घटित कर देते हैं। जो तुम्हारे अन्धकारागार में भूमिष्ट हुये, श्री गुरु उन्हें स्वयं ही अपने गोद में लेकर समस्त व्यामोह और अवरोधों के पार ले आयेंगे। अब तुम्हारी चिन्ता का क्या कारण है ? फिर भी एक बात स्मरण रक्खो, इन द्वारमल्ल असुरों के साथ भिड़कर भांग के नशा में स्वयं को मत खो देना। किंवा तुम अपनी भावकालिन्दी के तट पर केवल र्जीमराशि को ही देखकर भूल मत जाना। इस पार का भांग का नशा, मध्य के भाव का नशा, इन दोनों को इउत्तीर्ण करने पर ही ब्रह्म की भावरस माधुरी प्राप्त होती है।

> स घटयति घटे ते बोधनं ब्रह्मसूक्तें यदि मृगपति-पृष्ठ-न्यस्तपादाज देव्याः । किमपि सितक्तिः श्रीः स्कन्दहेरम्बसिंहा दधति न रिपुबाधावाधनाय स्वशक्तिः ॥२५॥

वे (श्री गुरुदेव) तुम्हारे इस मंगलघट में ब्रह्मसूक्त (देवीसूक्त, रात्रिसूक्त इत्यादि अर्थात् समस्त बीजमंत्र) द्वारा उद्बोधित होकर वाणी, लक्ष्मी कार्त्तिकेय, गणेश; सिंहादि कोई देवता ही रिपुमय निमित्त से आई तुम्हारी महाबाधा का बाधन करने के उद्देश्य से अपनी-अपनी शक्ति को धारण करेंगे ? अर्थात् मुख्यबोधन सब से पहले निष्ठापूर्वक होने पर उसके काण्ड शाखा-प्रशाखादि का बोधन बीज की स्व- शक्ति से, स्वच्छन्दता से होगा। इसमें सन्देह नहीं है, किन्तु वह सब विभिन्न, विचित्र होने पर भी इसी मूल से ही अन्वित है, उसका ही अनुगत है। मूल के (देवी के) छन्दः द्वारा ही काण्डादि छन्द का परिणय, अन्वय, समन्वय घटित होता है। इसी मूल को ही स्वयं महासमन्वयी एवं परमसमन्वयी जानना।

मूल स्वयं साधिष्ठ होने पर भी छन्दोमञ्जरी के रूप से मूल की परिपूर्णता । अतएव मूल का मधुच्छन्दा रूप से समाश्रय करना होगा ।

जब मूल ही स्वयं साधिष्ठ-स्वच्छन्द है, तव मूल को पकंड़कर रखा तो गया। मूल का इतना सब छन्दोमाहात्म्य जान-सुन कर क्या होगा? अर्थात् जब कर्म का ही अधिकार है, आखों को बन्द करके कमें क्यों नहीं किया जाता? जो कुछ करना है उसे तो कमें ही करेगा। कमें ही प्रभु है ''कर्मेति मीमांसकाः। यह उक्ति कुछ अंश में ठीक है, किन्तु सम्पूर्णतः ठीक नहीं है। यदि कर्म को उपास्ति अथवा उपा-सना रूप से पाना होता है, तब उसके साथ ज्ञान (कर्म कैसे और किस प्रकार से प्रेय: एवं श्रेय: है, एक प्रकार से जो इब्ट है उससे सम्बन्धित समर्थसाधनता इस कर्म में है, यह ज्ञान ) भी मिथुन रूप से स्थित रहना चाहिये। "जिस कर्म को किया जा रहा है, उसके द्वारा हमारे इष्ट, हमारे प्रिय तुष्ट होंगे"। जब तक ज्ञान प्राप्त नहीं हो जाता, तब तक कर्म में रसबोध नहीं होता, भाव नहीं प्राप्त होता। क्रिया तया ज्ञान के मैथुन से ही भावरूपा तनु गठित होने लगता है। देवी तो भृकुटी अथवा हुंकारमात्र से महिषासुर का वध कर सकने में समर्थ हैं, तब इतनी विभूति, इतने लीलावैभव का विस्तार क्यों ? इसका कारण है। उनके मधुच्छन्दाः से परिपूर्ण रूप को दिखलाने की आवश्यकता है, इसीलिये लीला विस्तार है। महावाक्य, महानाम, महामन्त्र तो स्वमहिमा में है ही, फिर भी वेद-तंत्र-पुराणादि उनका बहुधा ख्यापन करके भी परितृप्त नहीं होते। अनेक कुछ करने के पश्चात् वेदव्यास को नारद ने भागवत रचना की प्रेरणा दिया था। भागवत के अष्टादश सहस्त्र श्लोक क्यों है ? भागवतामृत (स्वादुपदे-पदे) का स्वयं आस्वाद करने पर यह जिज्ञासा अथवा संशय रह ही नहीं जाता। तब तो यह विचार आता है 'हाय यह इतने में ही समाप्त हो गया !''

> अपि फलित कृतिक्चेन् मूढिविश्वासमूला सकृदवरफलां तां कर्मधीर्वेत्थनैव । न जलदरसिक्ता भाति नैवाकंभासा चिर-परमफला सा कीटशी कल्पवल्ली ॥२६॥

कृति अमरफला तथा सकृतफला होने से कार्यं नहीं होता। वह कैसे परमिचरफला हो उसके लिये यत्न करना होगा—

अन्धविश्वास ने तुम्हारी जिस कृति (कर्म) लता का आरोपण किया है,
यदि उसमें किंचित् अभीष्ठ फल फलित भी होता है, तब भी यही स्मरण रखना कि
यह फल अवर (निकृष्ट है "दूरेण ह्यवरं") है। यह सकृत् है। इससे एकबारगी
इसकी भी कोई निश्चित् स्थित नहीं रहती है। धी (बुद्धि) कर्म की चक्की में
घूमती रहती है। यांत्रिक रूप से कर्म करने में व्यापृत रहती है। अतएव 'कर्मधी' के
लिये अपनी कर्मतालिका का तालमेल जान सकना संभव नहीं होता (भागवतोक्त
हंसगीता के अनुसार स्वयं ब्रह्मा भी कर्मधी हैं, अतः उनकी भी बुद्धि को अपारगा,
अविशारदी कहा गया है।) तुम्हारी उस लितका को रवीन्द्रनाथ टैगोर के शब्दों में
"निविड़ सरस वरषा" में अथवा पदावली में उक्त "जिमि भादर रसबादरे" में
सिक्त होने का अवसर ही नहीं मिलता। वह भानु की आदीपित दिगन्तर दीप्ति से
आलोकित-पुलकित हो ही नहीं सकती। अर्थात् वह लिका भावरस विरहिणी और
विज्ञानभाति से वंचिता ही है! अथच परम नित्य फल की प्राप्ति तो विज्ञानभाति
तथा भजनरस माधुरी के साधिष्ठ सामरस्य के अभाव में संभव ही नहीं हो सकती।
तुम तो अपनी इस अवरा लता के फलयुक्त होने की अपेक्षा करते हो! बोलो वह
परमचिरफला कल्पवल्ली वास्तव में कैसी है?

#### यदि इष्ट की परमनिविष्टता वही परम फल है, तब उसे जानों। प्रथमतः — भक्तिरसिक

व्याहृति की विवेचना गणित की विवेचना के समान दुरुह है और नीरस है, परन्तु यहां जब मूलतः छन्दः की ही आलोचना की जा रही है, तब अन्ततः विनि-योग के क्षेत्र में इसकी सरसता एवं सरलता में कोई वाधा नहीं है। साधना का शेष लक्ष्य है इष्ट की परम निविष्टता। इसके निःसंशेष होने पर निखिल छन्द की तथा व्याहृति की चरितार्थता घटित हो जाती है। रसिपासु भक्त की आविष्टता को क्या इस कारिका में देखोगे?

> सजित सपिंद भृङ्गस्तस्य पादारिवन्दे विश्वतिनखमयूर्लैरुवलां माधुरीं वा । सरित परिमलेऽपि प्रावशो दिक्षु दिक्षु किमरित मधुपोऽजात् कि मृषागुञ्जितं वा ॥२७॥

भक्तरिसक भ्रमर और विलम्ब सहन नहीं कर सकते। वे इसी मुहूर्त में ही (सपिद) उनके (इष्ट की) चरणसरोज से संलग्न हो जाते हैं (सजित)। क्या मात्र सलग्न होते हैं ? उनके पदनख की कमनीय घटा से समुज्वल जो आन्तर निगूढ़ माधुरी (अर्थात् उज्वल रस गाढ़ता) है, वे उसमें भी प्रवेश करते हैं (विशित वा), यह प्रतीत होता है। उस पद्म की सुरिभ परिमल तो जब-तब (प्रायशः) यहां-वहां उड़ती रहती तथा छिटकती रहती है। यद्यपि उस सुरिभ पवन से आकृष्ट

होकर भ्रमरगण पद्म के सिन्नधान में आते रहते हैं, तथापि आज जो मधुप उस पद्म के सरस रस से आविष्ट है, वह आज पद्म की निविड़ माधुरी को छोड़कर वायु के साथ इधर-उधर चक्रमण नहीं करेगा और न व्यर्थ, मृषा गुंजन करते हुये मंड-राता ही रहेगा। शुद्ध निरंजन ज्ञान में जिस परमाविष्टता का अनुभव होता है, उसकी इस कारिका के द्वारा चिन्तना करो:—

श्रवणकुहरशंखध्मातवाक्यं म्मंहद्भि रनलस रसनायास्त्यागतो वापि भागात् । बहिरपि धनमन्तर्नोभयं मन्यमाने किमखिलमुपशाम्येत् स्याच् शिवाद्वेत-तूष्णीम् ॥२८॥ ज्ञानविचार के पथ में लक्ष्य है 'शिवाद्वेततूष्णीम'

तुम्हारे श्रवणकुहररूप शंखिववर में 'तत्वमिस', 'अयमात्म ब्रह्मा' इत्यादि
महावाक्य चतुष्ठय तो गूंज चुके हैं, और तुम्हारी अनलस रसना भी इन सब
महावाक्य विचार के द्वारा भोगत्याग लक्षणादि प्रसंग से व्यापृत रहती है। और
साथ ही श्रुति में प्रसिद्ध ''न बिहः प्रज्ञं नान्तप्रज्ञं नोभयतः प्रज्ञं न घनप्रज्ञं' होकर भी
क्या तुम निखिल प्रपंचोपशम ''शान्तं शिवमद्वैतं'' परमतूष्णीभाव में चिरविश्रान्त
हो सके ? क्या आत्मा में तुम परमनिविष्ट हो सके ?

किमधिगतसमाधिः सास्मितानन्द-सेतु
मितितरितुमशक्तो यासि कैवल्यपारम् ।
किमिप विजयते वा धर्मवृद् प्रान्तभूमौ
यदि दृशमिव दृश्यं नो जयेः शुद्धिसाम्ये ॥२६ ॥
( अपि सुतनुसबीजं धर्ममेधैः सुपुष्टं
कथमिव दृश हश्ये ते भवेच्छुद्धिसाम्यम् ॥ )

#### सांख्ययोगी का परमलक्ष्य—समाधिभावनादि के स्थान पर कहीं-कहीं व्यासकूट आ सकता है

देखता हूँ कि तुम्हे समाधि अधिगत हो गई है, तथापि सम्प्रज्ञात में सानन्द एवं सास्मित नामक जो सेतु है, उस सेतु को नार कर सकने में तुम अपारग हो रहे हो अर्थात् आनन्द और अस्मिता के जिस अपूर्व गाढ़त्व एवं महत्व की बात व्यास-शाह्य में कीत्तित है, फिर भी जो सापेक्षतारहित परमभूमि नहीं है, यदि उसमें ही आविष्ट होकर रह जाते हो, और आगे बढ़ सकने में समर्थ नहीं होते, तब कैवल्यरूपा स्थिति (पारम्ये) में तुम कैसे स्थित हो सकोगे? इस सम्प्रज्ञात प्रान्तभूमि में तुम्हारा क्षेत्र 'सुतनु सबीज' है, अर्थात् अति सूक्ष्म किंवा क्षीण संस्कार गिमत हो रहा है। क्या तुम यहाँ यह विचार करते हो कि धर्ममेघ समाधि में तनु संस्कारभूमि एकान्तिक रूप से निर्जीव हो जाती है, अथवा संस्कार समूह और भी पु<sup>ट्ट</sup> हो जाते हैं ? 'अपि' तथा 'किमपि' पद के द्वारा इसी प्रश्न की जिज्ञा<mark>सा की</mark> जा रही है।

अच्छा, यदि इस प्रान्तभूमि में 'धर्मवृट् (धर्म वर्षण करने वाला समाधि मेघ) अन्तराय के बीज के साथ के संघर्ष में अथवा मूल अपनोदन में विजयी नहीं होता, उसे भी छोड़कर यदि परवैराग्य की सहायता लेना पड़ता है, तब दृक् अथवा पुरुष, दृश्य अथवा प्रकृति तो ''शुद्धि'' की साधना में जप से वंचित रहने को विवश है। जब तक दृशि-दृश्य का शुद्धिसाम्य अविजित है, तब तक तुम्हारी भी विजय कैसे होगी? सानन्द एवं सास्मित में एक विपुल निविष्टता अवश्य मिल जाती है, तथापि वह "निर्च्यूड परम" कदापि नहीं है। धर्ममेघादि समाधि वर्षणा से ब्युत्थित होते ही संस्कार समूह पुनः भासित होने लगते हैं। किन्तु जो सुतनु हैं, उनका क्या होगा? 'यह मेघोदय पुनः होगा, उससे कल्याणवर्षण पुनः होगा'' यह संस्कार, यह आवेग कहां जायेगा? यह आवेग, यह अपेक्षा, तब भी शेष रह जाती है। जब तक आवेग; अपेक्षा है, तब तक किसी भी आविष्टता की गाढ़तर स्थिति के भी मंग हो जाने की संभावना रह जाती है। जब तक दृशि-दृश्य का शुद्धिसाम्य नहीं हो जाता, तब तक भंग होने से भी अव्याहित नहीं मिलती। अतएव परमाविष्टता भी नहीं आती। दृशिमात्र रूप जो पुरुष है, उसके शुद्धि अथवा स्वरूपावस्थान की सहज ही धारणा किया जा सकता है, किन्तु दृश्य की ऐसी धारणा कैसे हो?

इसका उत्तर — जो प्रकृति दृश्य अथवा दृश्यमूल है, उसे जब तक ब्रह्म के अथवा सिच्चिद वस्तु के 'ऋतश्च सत्यश्च' रूप में देखने की स्थिति प्राप्त नहीं हो जाती, तब तक 'शुद्धि' अथवा 'सम' पर्याय नहीं आता। अर्थात् व्याहृति के आश्चय से हम छन्द की जिस सोपान परम्परा पर अधिरोहण करते हुये आगे बढ़ते हैं, वह जब तक अपनी शेष पदवी तक अथवा परमसमन्वयी पर्यन्त नहीं पहुँच जाता, तब तक दृश्य किसी भी प्रकार से यह नहीं कह सकता कि में पूणंत: "शुद्ध" हो गया हूं, 'ऋतश्च सत्यश्च' हो गया हूँ। और जब तक वह यह स्वीकार नहीं कर लेता, तब तक दृश्य से छुटकारा भी नहीं है। केवल वर्जननीति (By due dismissal) से दृश्य को हटाया नहीं जा सकेगा। ऐसी चेष्टा करने पर उसे किसी एक भार के बोझ द्वारा दबाकर (under pressure) रखना ही होगा। तब भी इस दबाव को हटानेवाला एक सवेग (Potential) रह ही जाता है। इसे 'अध्यास' 'मिथ्या' आदि कहकर उड़ाने की चेष्टा की जाती है, तथापि यह उड़ता नहीं।

विचार (Logically) से उड़ाने की चेष्टा करने पर यह कार्यंत: नहीं उड़ता। यह समाधि स्थिति में भी अपना आत्मगोपन करते हुये स्थित रह जाता है। परवैराग्य में ही इसके बीज का नाश हो सकता है। उक्त शुद्धिसाम्य के बिना वैराग्य की परिणति परवैराग्य रूप में नहीं होती और मनन-विचार आदि भी परि

निष्ठित नहीं होते। यदि दृश्य को मिथ्या कहें, तब वह कहना यथार्थ तभी होगा जब कि हम दृश्य को परमसमन्वयी छन्दः में ले जा सकें। दृश्य कहता है कि "हमें सर्वप्रयम "ऋतश्व सत्यश्व" रूप से जानो, तत्पश्चात् इस चकार द्वय (ऋतश्व सत्यश्व) को मिथ्या कहकर उड़ा चाहो उड़ना दो, मुझे कोई भी आपित्त नहीं होगी, अन्यया हम ऋत मिथ्या, सत्य मिथ्या की उक्ति पर ध्यान ही नहीं देते।" वेद, तंत्र, पुराण, ऋषि, महाजन आदि सब ने "दृश्यमार्जन" में कितना सांघातिक भ्रम पाल रक्खा है, देखकर अवाक् हो जाना पड़ता हैं। "मार्जन" का अर्थ केवल धो देना ही नहीं है। पहले उसे धौत करने लायक तो करो, तभी तो धोना संभव हो सकेगा! दुर्वल अधिकारी अपने को धो-धो कर सबल करेंगे! व्याहृतिछन्द से धौत होते-होते दृश्य अन्त में जहां खड़ा होता है, वहां इन दोनों चकार (ऋतश्व सत्यश्व) को छोड़ कर धोने के लिये और बाकी क्या रहा? योगवाशिष्ट आदि में भी खोजकर ध्यान लगाओ।

## दिक् और दृशि का विवेचन। भंगुरताभय की अवधि कहाँ तक है ? उसका अवसान कैसे होगा ?

अथवा दृक् ( दृश-कर्त्तृवाच्य में ), दृशि ( करण वाच्य में ) एवं दृश्य के रूप में अनुभूति ( Experience ) का विश्लेषण करो । प्रथम: ( दृक् ) का स्वरूप तो शुद्ध है, किन्तु तुम ( मुमुक्षुसाधक ) उसमें अवस्थित नहीं हो । तुम तो ज्ञाता, भोक्ता, कर्त्ता इत्यादि रूप से ज्ञेय, भोग्य तथा कार्य के साथ व्यवहारत: लिप्त हो । तुम जो कुछ भाव-भक्ति, ध्यान-समाधि, श्रवण-मनन आदि करते हो, वह भी प्रथम ( दृक् ) के हिस्से में नहीं आ पाता । वह दृशि-दृश्य की अन्यान्य अपेक्षाओं की कुक्षि में निक्षिप्त हो जाता है । वह कुक्षि को फोड़कर बाहर कैसे आयेगा ? उत्तर चऐसी स्थिति में दोनों के शुद्धिसाम्य के अतिरिक्त अन्य कोई उपाय नहीं है । अर्थात् ज्ञाता भोक्ता आदि के रूप में 'तुम' हो और ज्ञेय-भोगादि के रूप 'वह' है, इन दोनों का जो हृत् आत्मा ( Innermost Core and Essence ) है, वहीं पहुंचकर इन सब का समीकरण प्राप्त हो जाता है । यही है वास्तविक रूप से 'तत्वमिस श्वेतकेतो'।

एक वटबीज को फोड़कर देखो। जो तुम्हारा अपना ह्य है, वही इस बीजकणिका का भी ह्य है। "त्व्" पदार्थ को मात्र सर्वका, सर्वशक्तिमान वस्तु मान लेना ही उचित नहीं है। इस कणिका के भीतर भी उसी सर्वक्र को ही सर्व-भूताधिवास रूप से पाना होगा। इसके लिये तुम्हे उसका सुहृद बनना होगा। जो जो छन्द: तुम्हारे और उसमें परम सौहार्द का उदय कराता है, वही परम समन्वयी है। साधना का उद्देश्य है धीरे-धीरे इस छन्दः में उपनीत होना। तुममें और उसमें शुद्धिसाम्य (पदार्थशोधन की पराकाष्ठा) वास्तव में हो गया। अब वैषम्य की आशंका नहीं है। अतः अब क्षोभ भी नहीं आ सकता। छन्दः मात्र का उद्देश्य है

समीकरण। यह परिणयी से प्रारंभ होता है। क्रमशः इस समीकरण को निर्धोष एवं निर्व्यूढ़ करते चलना चाहिये । ''निर्दोष सम'' ब्रह्म में इसका अवसान हो जाता है । इसके पूर्व difference of potential ( सम्भाव्य विषमता ) और Subject-to-Conditionality ( सापेक्षत्व ) तो रहेगा ही । अतः क्षोभ की आशंका रहती है ।

## अयंख्याति से अस्ति ख्याति पर्यन्त सप्त व्याहृति की अभ्यारोहण समाप्ति से 'ऋतश्व सत्यश्व' इन दो चकार से मुक्त ऋतम् सत्यम्

अयं से प्रारंभ करके अस्ति पर्यन्त जो सप्तख्याति सप्तव्याहृति के द्वारा उद्दिष्ट रहती है, उसे क्रमशः उत्तीर्ण करते हुये चरमख्याति पर्यन्त उत्तीर्ण हुये बिना "ऋतं" ( जो सम्यक् रूप से चल रहा है ) और सत्यं ( जो सम्यक् रूप से है ) के मध्य का व्यवधान ( Hiatus ) तिरोहित नहीं होता, और दोनों उक्त दो चकारों से मिलित भी नहीं होता। जब तक यह अनुभव है कि ''चल रहा हूँ'' तब तक यह जिज्ञासा तो रहेगी ही चलने के मूल में क्या है, आधार रूप क्या है, लक्ष्य एवं लक्ष्यपरायण रूप से क्या है ? इस महाप्रक्त का समाधान अयं प्रभृति सत्यख्याति एवं सप्तव्याहृति सोपान का आश्रय छेकर अपने आप होता रहता है।

''यह-यह'' कहने से सत्य प्रथमत: झलकता है किन्तु ''यह'' ( अगोचर ) के अन्दर वह छिपा रह जाता है। (जैसे कहा गया कि यह आम है, आम प्रथमत: "यह" के अन्दर अगोचर रहता है ) अब दोनों के बीच एक अन्तरिक्ष ( Hiatus ) अनुभूत होता है "ना यह नहीं, यह है"। एक तो Inner Stress के समान है । हमारी अनुभूति में ''यह'' और ''वह'' रूपी दोनों पोल (सिरा) strain (रूपित ) होने पर, दोनों के बीच में एक उदासीन भूमि ( Neutralzone) के रूप में अन्तरिक्ष विद्यमान रह जाता है। इसे विचार करके देखो। अब ''यह और यह'' दोनों को मिलाकर एक वृहत्तर-महत्तर अनुभूति आती है। तत्पश्चात् समस्त प्रत्ययों के निदान अथवा जड़ (Root) के रूप में इसे क्या कहकर पुकारा जा सकेगा ? हो तुम विपुल, तुम महान्, तुम कारण, तुम हो। तत्पश्चात् अस्मि मैं हूँ, महान् आत्मा के रूप में तुमको क्रोड़ में रखकर मैं हूँ। मैं ही ''तपसा चीयमान'' होकर सब होता हूँ और हो रहा हूँ। किन्तु यहीं तो शेष नहीं हैं। ''अस्ति''— 'तुम' और 'मैं' कहता हूँ, ''वह'' कहता हूँ। मूल में, आधार में और अन्त में एक नि:संदिग्ध, निर्व्यूढ़ "अस्ति" है। इसी सत्य में ऋत् की विश्रान्ति होती है। अब इस कारिका का चिन्तन करो:-

प्रथममयमितिद्धा सप्तजिह्वे शिखा याऽ नुभयमिति च चासौ द्वे शिखे इध्यमाने। उभयमपि महद् यच्चाति चास्मीति चास्ति त्वमहमिति सदेकञ्चासुहोता जुहोति ॥३०॥

## ब्रह्मयज्ञ की सप्तशिखा है यह सप्तख्याति । सप्तव्याहृति हो इस सप्तशिखा की आहुति का स्वाभाविक मंत्र है

सात जिह्वायुक्त एक परमाश्चर्य रूप अग्नि है। प्रथमतः "अयं" रूप से इस अग्नि की एक शिखा "इद्ध" होती है। तत्पश्चत् "असी" एवं 'अनुभव' (अर्थात् नहीं यह, ना यह) रूपी शिखा इध्यमान होती। तदनन्तर 'उभयं महत्' (अर्थात् यह और ये दोनों महत्तर रूप से) दीप्त होते हैं। शेषकाल में 'असि', अस्मि, एवं अस्ति रूप प्रत्ययत्रय की संस्काररूप "त्वं", 'अहं', एवं सदेकं रूपी शिखात्रय क्रमशः समिद्ध होती हैं। ब्रह्म स्वयं ही होतृरूप से इन सप्त शिखा में विश्वभुवन की आहुति देते हैं। उनका हवनमंत्र है सप्तत्र्याहृति ! अतएव आन्तर-वाह्यरूप सर्वविध हवन में इस व्याहृतिसप्तक का रहस्य के साथ आश्रय करने पर तुम्हारे यज्ञ का चरम प्राप्तव्य "अमृत" प्राप्त होगा।

#### व्याहृति के आधाररूप छन्दों के पंचपर्व का संक्षिप्तसंकलन । ''महा'' और ''परम''

मंत्रशास्त्र में व्याहृति की आलोचना ही मौलिक आलोचना है। इसलिये आलोचना के आघार की प्रस्तुति में छन्दः को मुख्य स्थान देकर हम व्याहृति को समझने का यत्न करते हैं। छन्दः की जो पंचिवद्या पूर्वविध, पहले प्रदिशत की जा चुकी है, इस कारिका में उसका संकलन प्राप्त होगाः—

परिणयित यदेकं छन्दसी द्वन्द्वभाजी अनुगमयित किञ्चिच्चाँशतोऽन्यस्य मंत्रम । तदिप भवित सम्यक् सर्वतोच्याप्य किञ्चिद् वृहद् तमनुयातं स्यान् महच्चेत् ततः किम् ॥३१॥

प्रथम = पारस्परिक द्वन्द्व लिक्षत होता है। ऐसे दो छन्दों को जो छन्दः (द्वन्द्व रहने पर भी) पारस्परिक रूप से सहग कर लेता है, उसे परिणयी छन्दः कहते हैं। यहाँ 'Composition of Forces' ही घटित होता है। किन्तु मैत्र-Reconciliation? मैत्र को घटित करता है अन्वयी छन्दः। किस प्रकार से? दोनों के बीच अंशतः अन्वय अथवा मेल दिखलाकर अथवा घटित कराकर। यह द्वितीय है। तृतीय — यदि केवल अंशतः नहीं प्रत्युत् सर्वतः अन्वय अथवा मिलन घटित हो, उसे समन्वयी कहते हैं। किसी निर्दिष्ट क्षेत्र में अर्थात् देशकालादि परिच्छिन्न संस्था में समन्वय न घटकर विश्व संस्था में (Cosmic Frame of Reference में) समन्वय घटित होता है, तब यह महासमन्वय है। यह चतुर्थ है। इसके परिणामस्वरूप विश्व में ऋत् वृहद्रूप से अनुप्रविष्ट तथा समुदाहृत होता है। जहाँ तक अनुप्रविष्ट होता है, वहाँ तक पर्याप्ति सम्भावित हो जाती है। सभी प्रकार के साधनों में इसे निर्वाध-रूपेण होने देना चाहिये। क्या यहीं शेष, इति है? नहीं, ऐसा नहीं है। अतः प्रश्न उत्तर होता है ''ततः किम् ?' उत्तर — यहाँ प्रश्न का विषय है परमान्वयी। इसे

'ऋतश्व सत्यश्व' कहें, या कुछ और कहें, अथवा यह वास्तव में कहने की स्थिति, भाषा का विषय नहीं है ? क्योंकि विश्व में ओतप्रोत जो ''ऋतं बृहद्'' है, वह 'परम' के एक पाद रूप में प्रतीत हो रहा है। तथापि ''अमृतं दिवि ''?

#### साधन एवं व्यवहार क्षेत्र में इन पाँचों का कहाँ तक कैसे प्रयोग सम्भव है ? सामान्य एवं विशेषरूप। दृष्टान्त।

हम व्यावहारिक रूप से अथवा साधन भजन में छन्द के इन पाँच सोपानों में से कायक्री द्वारा प्रथम दो में (परिणयी—अन्वयी, सहग-सहित) पैर बढ़ा सकते हैं। किन्तु जब तक "भूर्भुवः स्वः" आदि व्याहृतिरूपा गुरुशक्ति अथवा विश्वकल्याण शक्ति का प्रकट अनुग्रह नहीं मिल जाता, तब तक हम तृतीय सोपान (समन्वयी) पर नहीं पहुँच सकते। हमारे व्यवहार क्षेत्र का अथवा साधन क्षेत्र का कोई भी समाधान, इस हेतु सम्यक् अथवा समीचीन नहीं होता। तदनन्तर महासमन्वयरूपी महोदय प्रारंभ होता है महः रूपी समर्थं व्याहृति का आश्रय लेकर। यह अकेले नहीं होता। 'असि' 'अस्ति', रूप से उक्त महोदय घटित होता है। 'सत्य' में आते-आते इस "महा" 'महः' का शेष हो जाता है। इस शेष के साथ-साथ 'परम' का प्रारंभ हो जाता है। तिवेणी संगम में गंगावारि और यमुनावारि की तरह इस परम एवं महा के मिलन की उपलब्धि पृथक् रूप से नहीं की जा सकती।

'समर्थ' शब्द का व्यवहार २ बार किया गया। साधना द्वारा उदय-अनुदय-महोदय घटित कराने के लिये व्याहृति की सामान्यरूपता के स्थान पर उसकी एक विशेषरूपता का आश्रय लेना होगा। बहिर्विश्व में तड़ित्, चुम्बक, ताप इत्यादि शक्तियाँ तो सामान्य रूप से हैं ही, किन्तु कार्य में लगाने योग्य शक्ति प्राप्त करने के लिये सामान्य रूप से काम नहीं चलता, कौशल के द्वारा विशेषरूप को प्राप्त करना ही होगा। कौशल के रूपत्रय हैं शक्ति, आकृति, क्रिया। तीनों प्रश्नों का उत्तर इन तीनों से ॄमिलता है। प्रथम चक्या शक्ति के द्वारा इस सामान्य शक्ति (मान लो केन्द्रीय तड़ित शक्ति ) को हम अभीष्ट रूप से प्राप्त कर सकते हैं ? अर्थात् मात्रा, परिणाम इत्यादि में पा सकते हैं ? द्वितीय = उदय को सम्यक् रूप से कैसे आकारित किया जा सकता है ? तृतीय = प्रयोग अथवा क्रिया द्वारा, कैसे सम्यक्, रूपेण प्राप्त किया जा सकता है? यह तीनों यथाक्रम से मंन्त्र, यंत्र, तंत्र हैं। अतः यह त्रयी ही कौशल है। इन तीनों के पारस्परिक अनुपात को एक निर्दिष्ट काष्ठा ( Limit ) पर ले आने से ही कौशल सिद्ध होता है। अतः जो मंत्र-तंत्र यंत्र इन्हें जपयुक्त काष्ठामान तक ले आते हैं, उन्हें समर्थ कहा गया है। वैखरी जप को मध्यमा में, मध्यम सेतु को पार करते हुये पश्यन्ति तक पहुँचाने के लिये मंत्रादि को अपने उद्देश्य में अवश्यमेव समर्थं होना चाहिये। व्याहृति विश्वतःक्रिय अवश्य है, किन्तु मंत्र-तंत्र-यंत्र के रूप में उसका व्याहरण ( special accentuation ) करना पड़ता

है। यह स्मरण रक्खों कि भू: व्याहृति में उक्त त्रिवा आहरण है। अर्थांत् यह व्याहृति एक साथ ही मंत्र-यंत्र-तंत्र तीनों है। Potancy—Potantial (Field)—Power (What does work) ये तीनों भू: व्याहृति में सन्निहित हैं। अथवा यह भी कह सकते हैं कि Force, Field, Function. ब्याहृति के यज्ञवाराही तनु, ब्राह्मी तनु के रहस्य की इस कारिका द्वारा भावना करो:—

अभजदणु तनुं वो ब्रह्मरूपां निगूढां त्रिभृवनमखक्लृप्यं व्याहरंस्तां हकारः। अरणिरभवदूत श्चोज्जिंता मन्यभूतात् स्वरहविरभिषेके राददीप्यग्निजाया।।३२॥

# ''भूः'' रूपी आदि व्याहृति के 'व' कारादि वर्ण की मूल व्यंजना

"भू:" के अन्तर्गत् 'व' कार ने कैंसे तनु धारण किया है ? सूक्ष्मातिसूक्ष्मा, निगूढ़ा, ब्रह्मारूपा ''अणु'' रूपी जो तनु है, उसी का उन्होंने परिग्रह किया है (अभवत् )। अन्तर्बेहि सर्वविध मुध्टि के आदि में आधार रूप से, उपादान रूप से जो अखण्ड, सूक्ष्मातिसूक्ष्म सत्ताशक्ति है, उसे ही ''व'' जानो। उस अव्यक्त आधार में (वेदी में) त्रिभुवन मुध्टिरूप जो यज्ञ (मेघ) है, वह जिससे कित्पत होता है (उसकी अव्यक्त ही कत्पना करता है) उसके लिये क्या आवश्यक है ? नाद अथवा महाप्राण शक्ति का वाक्र्पी जो ''ह'' कार है, उसके द्वारा उसका व्याहरण (विशेष रूप से एवं विशेष-विशेष केन्द्र के आश्रय से आहुति अथवा आहरण) होना आवश्यक है। ऐसा न होने पर कौन होगा होता, क्या सिमध होगा और क्या हव्य एवं हिन्दिः प्रभृति होगा ? अतएव ऋग्वेद आदि ने प्रश्न किया है ''किन्विदेवनम्'' इत्यादि। वह कौन सा आदिम 'वन' है, जिससे आदि मधुकृत् प्रजापति ने आदि सिमध् का संग्रह किया था ? उस Primordial Creativity का मूल उपादान क्या था ? देश ? काल ? सम्बन्ध ? या और कुछ ?

कैसे इसका उत्तर दिया जाये ? अतएव वेद ने "किन्विदेवनम्" कहा है। यहाँ करिका का वही "व" वर्ण कहा गया है। अच्छा जब 'ह' 'व' को 'व्याहरत्' करता है, तब वही "भ" रूप से आदि सिमध है। यदि सिमध विन्हिगत्तें में ही रह जाती है, तब भी कार्य नहीं होगा। उसे "अग्निन्धन" के रूप में अरिणरूर में उजिजता, उर्ज्विती होना ही होगा। वह कैसे उर्ज्विती होती है, जानते हो ? 'उतः मन्यभूतात्' मंथन दण्डरूप जो उर्ण है, उसके द्वारा मिथत होकर वह उर्ज्विती होती है। "भू" तो मिला। किन्तु यहाँ तो 'विन्हिजाया' (स्वाहा) अरिण को 'सिमद्धा', सम्यक् उद्यीपिता नहीं किया गया, जिससे विश्वभुवन यज्ञ में हिनः, अभिषेक कर्म (हवन) निष्पादित हो सके। विन्हिबीज 'र' उसे हवन के निमित्त दीपिता करता है (अदीपि)। हिनः के द्वारा हवन होगा, किन्तु वह कैसी

हिवः है ? स्वर, स्वगत छन्दः से सहकृत जो रूति (स्व + रू) है, वही वाग्भव, वाचानुष्ठित विश्वयज्ञ में हिवः रूप से कल्पित है।

भूरादि के अन्तर्गत् वर्ण यदृच्छा कल्पित नहीं हैं। कौन से राग की स्वरमयी मूर्ति तुलनीय है ? स्वरावयवः एवं स्वरा वयवी का सम्बन्ध, पश्यन्ती ग्राम में कैसा दर्शन होता है ?

मालिनी छन्द में परिवेशित कई कारिकाओं द्वारा छन्द: के परिणयादि पंच-रूपों की विवेचना और व्याहृतिरहस्य साधारण रूप से आलोचित किया जा चुका ! अंतिम कारिका में विशेषरूप से ''भूः'' का आविर्भाव हुआ है। उसके 'व' कार आदि अंग अथवा अवयव को यदृच्छाकत्पित ( Arbitrary and Convential ) मानना भूल है। ये वर्णसमूह यदृच्छाकित्पत संकेत ही नहीं है, जैसे गणित के X, Y, Z आदि Symbol होते हैं। मान लो कि किसी एक राग की स्वरलिपि ( Notation ) है। यद्यपि लिखित स्वरलिपि से दृष्ट छन्द का विन्यास कथंचित् प्रतिभात होता है, तथापि राग की स्वरमयी मूर्ति का अनुभव नहीं होता। उसे तो षड्जादि स्वर के माध्यम से ही दिखलाना पड़ता है। प्रणव, बीजमंत्रादि, व्याहृति आदि मौलिक स्वरावयव के ही अवयवी हैं। अवयवों का पारस्परिक रूप से एवं अवयवी के साथ प्राणिक (Organic) सम्बन्ध उसी प्रकार से रहता है, जैसे मुख्य प्राण के साथ प्राणायामादि का रहता है। तब क्या सब का लेखरूप है ही नहीं? वह भी है। जप के पश्यन्ति ग्राम पर्यन्त उन्नीत हो जाने पर व्याहृति प्रभृति का केवल यथार्थ (समर्थ) शब्दरूप ही नहीं रहता, प्रत्युत उनका लेखरूप भी साक्षात् रूप से प्रत्यक्षगोचर होने लगता है तभी ''ऋषयो मंत्रद्रष्टारः'' की उक्ति कही गयी है। यह पहले ही कहा जा चुका है कि पश्यन्ति में सत्य का "पैर धरने मात्र" और व्यत् का ''सोलहो आना' आवरण उन्मोचित नहीं होता। वहां भी नूतन रूप से, नवीन भंगिमा में, नवीन व्यञ्जना में उस ख्यातिसप्तक को साधना पड़ता है। छन्दः पंचक को उत्तीर्ण करना पड़ता है। अर्थात् पश्यन्ति की कक्षा ( Class ) में उत्तीर्ण हो जाने पर भी 'मू:' से लेकर 'सत्यम्' पर्यन्त सब कुछ को नूतन रूप से आयत्त करना होगा। वहां भी परिणयी से प्रारंभ करके परम समन्वयी पर्यन्त समस्त छन्दों में बुद्धि को विशारदी होना होगा। इसीलिये जो व्यक्ति जपादि साधनों में लगकर किसी प्रकार एक-आधी बार मध्यमा सेतु के उस पार की सीमा तक ताक-झाँक कर आया हो, वहां से किंविद् आलोक पुलक और रूपरस का आनन्द लेकर वापस आया हो, उसे तमस् के उस पार समुत्तीर्ण "आदित्यवर्ण पुरुषं महन्तं" रूप से अनाकुल वृष्टि महापुरुष नहीं कहा जा सकता। छांन्दोग्योक्त नारद-सनत् कुमार संवाद को देखो । प्रमोशन ( उत्तीर्णता ) पाये बिना सीमान्त पर ताक-झांक करने से विभ्रम तथा विपद् की ही आशंका अधिक रहती है।

इसके अनन्तर इन तीनों कारिकाओं के अर्थ का अनुधावन करो — प्राण प्रयुक्तिविच्छवतेर्हीज्जता स्फुटवृत्तिता । लम्बगा चापि सूर्धन्या भूरयं प्रत्ययस्ततः ॥ अरिण हे भकारे ये जकारान् मन्थनं तयोः । अयिक्तियध्वरस्यास्य रकारादिग्नदीपनम् ॥ प्रणवस्या 'म'योर्मध्ये चोकारः ह्नस्वमात्रकः । वायुबह्मण ईक्षाया 'यः' सन्नजायतोजितः ॥३३–३५ ॥ चित् और चिच्छक्ति । प्रकाश एवं विमर्श

इसके पहले जो कारिका व्याख्यात हो चुकी है, उसकी व्याख्या में यहां प्रथम कारिका के मूल तथ्य का प्रकाशन किया गया है। उसमें जिसे 'ब्रह्मरूनां निगूढ़ां अणुतनुं' कहा गया है, यहां पर उसे स्वरूपतः चिच्छक्ति की संज्ञा दी गई है। शुद्ध चित् सम्पर्क में व्याकृत (स्फुट उन्मीलित वृत्ति), अव्याकृत (अस्फुट निमीलित वृत्ति) प्रभृति भेदों की प्रसच्यता (Relevancy) नहीं है। क्योंकि वित् अथवा कैतन्य प्रकाशरूप है। शैवागमों ने जिस प्रकाश-विमर्श रूप द्वैद्य (Polarisation) की कल्पना किया है, वह चित् को चिच्छक्तिरूप से देख सकने पर ही संभावित हो सकता है। अच्छा, मान लो कि चिच्छक्ति अपने विमर्श के द्वारा स्वयं को सृष्टि की मूलभूत उपादान सामग्री (Primordial Cosmic Material as a whole) कर लेती है। यही वह अणुसूक्ष्मा निगूढ़ ब्राह्मीतनु है। यहां इसमें स्फुटवृत्तिता रूप उन्मीलन भी आवश्यक है। जैसे सुपुप्ति के अनन्तर जागरण! समाधि के अनन्तर व्युत्थान। इस व्यापार में जो मूल निमित्त (Basic Factor) आवश्यक है, उसे प्राण (अथवा नाद) कहा जाता है। उससे प्राणयुक्त चिच्छक्ति की उपलब्धि होती है। इस प्रकार चिच्छक्ति ही स्वयं निख्लिल पदार्थों का उपादान तथा निमित्त है।

''विमर्शं'' शब्दाकृति का मौलिक विश्लेषण

विमर्श द्वारा भी उसी का संकेत दिया गया है। वि = 'व' के द्वारा उपलक्षित जो ब्रह्म की मूलोपादान सामग्रीरूपता है, उसमें "मर्श" = अर्थात् निमित्तोद्भावन पूर्वक सृष्ट्यादि रूप से वृत्तिमत्त्र। जैसे सुषुप्ति। सुषुप्ति में चित्त का जो
मग्नभाव है, वही 'वि' है। जिस निमित्त के द्वारा इस मग्नभाव से पुनः भासमान,
क्रियमाण भाव उद्भूत होकर जाग्रत होता है, वह है मर्शा। बीज से अंकुर का
दृष्टान्त लो। बीजमन्त्र द्वारा भी इसे समझने का यत्न करो। मर्मरूपी शब्द संकेत
के द्वारा (Phonetic Formula द्वारा) भी यही निर्देश प्राप्त होता है।
अन्त्यस्पर्शवर्ण म के द्वारा सूचित होता है कि वह 'तल' जहां स्पर्श, अथवा स्फुटचित्त (Manifest function) आकर अस्फुट (un-manifest) में लीन हो
जाता है, वही निमीलन का स्थान है। इसी कारण माण्डूक्य आदि श्रुतियों में प्रणव
के 'म' कार को सुषुप्ति का स्थान कहा गया है। तदनन्तर ऋ अथवा र मूर्धन्य। 'श'

तालभ्य । इन दोनों की द्योतना भी स्पष्ट है । जो निमीलित है, उसे उन्मीलित करने के लिये किसी उर्द्यतम अथवा साधिष्ठ धाम ( Highest, Supreme ) से मूल प्रचोदना ( Original urge ) का आगमन आवश्यक है। इसे चाहे ईक्षणादि कुछ भी कहा जाये ! यही है ब्रह्मवस्तु का तापसी तन् । इसके द्वारा जो संकुचित, निमी-लित है, वह उन्मेष के निमित्त से जाग उठता है ( "चीयते" )। केवल एक बार सृष्टि के लिये नहीं, प्रत्युत् निखिल विकास के मूल में यही मूर्द्धन्यधाम ( र 🛥 वन्हि ) सतत अतन्द्रित, सजाग एवं सक्रिय है। हम तो व्यक्तमध्यमात्रदर्शी हैं। अतः सोवते हैं कि कमल का विकास सूर्यकिरण के कारण होता है। किन्तु दिवाकर उदित होता है, देदीप्यमान होता है किसकी किरणों से ? इसके लिये सविता के आदिवरेण्य भर्गः पर्यन्त जाना ही होगा। उसका ही ''धीर्माह'' ध्यान करना होगा। मूल प्रचोद-यिता वह भर्ग: ही है, अन्य कुशल 'तल' ( जैसे Concave Mirror द्वारा आलोक, ताप, ध्वनि की तरंग का अनुभव करना ) में मूर्धन्यधाम सन्तति ( Descending Cloud of Change radiation ) को केन्द्रीण (Nuclear ) घारा (Canalized ) रूप में प्राप्त करना होगा। यह भी सार्वभीम विधान है, व्यभिचार नहीं है। तालु (तल शब्द के साथ इसका अन्वय करो ) प्राणप्रयत्न द्वारा अभिहत (acted upon ) होकर अपनी प्रतिक्रिया उक्त आकृति ( Pattern ) में व्यक्त करता है। अतः तालु को ही तल समझो। ओष्ठ-दन्त आदि के सम्बन्ध में हमने (इससे पहले) समझने का प्रयत्न किया है।

मूर्धन्य और लम्बगा वृत्ति । दोनों से अपेक्षा !

इस कारिका में लम्बाग शब्द है। मुर्शन्य ही तालब्य को प्राप्त करके कार्य सिद्धि करता है। फिर अब यह कौन है? इसे जानना चाहिये। मेघ से निःस्तृत विद्युत मिट्टी में पड़ेगी। किन्तु मिट्टी की विद्युत को उसे ढकेल कर उठाना पड़ता है। यही सार्वभौम विधान है। तुम्हारे उपर किसी प्रकार की समर्था क्रिया होने के लिये लिये तुममे एक प्रस्तुति की अवस्था का होना अथवा आना आवश्यक है। इस पद्धित को प्रवणता (Proneness) भी कह सकते हैं। बीज रहने से ही पौधा नहीं उग जाता, उसकी नामि से एक आवेग अथवा संवेग का किसी न किसी प्रकार से उत्थित होना आवश्यक है। उसे पूर्वकथित मूर्धन्यधाम की धारा में भी मिलित हो जाना चाहिये। 'परस्परं' भावयन्तः'। गंगा जी तो हरजटाजाल से अवतरित होंगीं। फिर भी भगीरथ को तपस्या करना ही होगा। शंखवादन करते-करते आगे-आगे चलना ही होगा। जड़-प्राण, सर्वत्र यही नियम है। अच्छा? भगीरथ की तपस्या की यह जो मूर्धन्यधाम से निकली धारा है, उसके बाहर, उससे अतिरिक्त भी कुछ और है? अर्थात् ब्रह्म का जो तप है और जो तप भगीरथ का है, इन दोनों का क्या सम्बन्ध है? इसका हठात् उत्तर दे सकना (कि द्वैत अद्वैत अथवा द्वैताद्वैत सम्बन्ध है) सहज ही नहीं है। यहाँ उसकी चेव्हा भी नहीं करना है। वास्तव में चाहे जो हो। सहज ही नहीं है। यहाँ उसकी चेव्हा भी नहीं करना है। वास्तव में चाहे जो हो।

इन्हें व्यवहारत: "दो" के रूप में ही देखना होगा। जैसे पदार्थ विज्ञान में विपुल कास्मिक किरणों का एटमनिष्ठ Energy के साथ कोई ठीक सम्पर्क जुड़ता है, यह न समझ सक्ने पर भी उनका पृथक भाव से गणित-हिसाब किया जाता है और काम चला लिया जाता है। इस उदाहरण को मूर्धन्य एवं लम्बग को पृथक करके दिस्न-लाया गया है। इस प्रसंग में इन कारिकाओं की चिन्तना करो।

जो व्यक्ति स्वयं अवर (कार्षण्य दोष द्वारा उपहृत स्वभाव) है, क्या वह व्यक्ति आत्मा द्वारा 'वृत' होता है ? निष्कैतक अकिंचन को अवर नहीं मानना।

जटाजालान्तःस्था न बहति भूबीऽत्रिपथगा बिना शंखध्मातं सगरकुलच्डामिणमुखात् । दुहाना क्ष्मा नो चेद गगनतिङ्तः कुत्रकुलिशी दिवोऽयां मुक्त्यं वा क्वचिदवरमात्मा न वृण्ते ॥३६॥

गंगाजी तो त्रिपथगा हैं, किन्तु हरजटाजाल से होकर वे इस भूतल पर तब तक प्रवहमान नहीं हो सकती, जब तक (कृत कृच्छू तपाः) सगर कुलितलक भगीरथी शंखध्विन करके उनका (परम आग्रह से) आवाहन न करें। पृथ्वी (हमा) तब तक गगनावलम्बी जलद पटल की तिहतराशि का स्वयं आकर्षण (दुहाना) नहीं करती जब तक कहीं पर रुद्ध पर्जन्यवारि के (दिवः अपः) मुक्ति दाता वज्रधारी देवता छिपे रहते हैं। अतएव जो व्यक्ति स्वयं अवर (कार्पण्यादि दोष द्वारा उपहृत स्वभाव है, और परम प्रयोजनरूप वर के लिए आग्रहान्वित तथा साधन तत्पर नहीं है), उसे (वह श्रुति प्रसिद्ध) आत्मा कभी भी वरण नहीं करता (यमेवैष वृणुते देन लभ्यः)।

पुनश्च दृष्टान्त अङ्कित है—
स्थित पारावारे सुविपुलमहिम्नि वर्शिवदिषि कि
मरौ किश्वत तृष्णा-विधुर-मृति भाग्यं त भजित ।
न चेद भानुः सिन्धुं प्रतपितमयूखंर्जलमुचो
न वा सिञ्चत्यम्बु प्रसरित सरित कि झरमुखात् ॥३७॥
कृपासिन्धोनपो गुरुरविमृते यन्ति जलदं
त्रयीसन्देहाड्यं न सरित झरी वाऽमृतिगराम् ।
पिपासार्ताः के वा भवमरुमुखावारिमृगणां
विहायासेधेरन् न चिर-करुणा स्निग्ध शमथम् ॥३८॥
श्री गुरु की माध्यमिकता-इसके अतिरिक्त परमवस्तु
के साथ साक्षात् सम्बन्ध स्थापित नहीं होता

कहीं न कहीं महावारिधि अपनी विपुल महिमा के साथ विराजमान रहते

हैं, तथापि क्या कोई महस्थल के बीच निदाहण तृष्णा से कातर होकर मृत्यु की प्रतीक्षा नहीं कर रहा है (और कोई-कोई दैव संयोग से तृष्णाकातर अवस्था में सागर के तट पर स्थित होकर (भाग्यदोष से) उस जल का परिचय अपेय लवणां- बुराशि के रूप में प्राप्त करता है—as Blind, Brute, Cosmic Destiny)। यदि दिवाकर इस जलराशि को तापित एवं आकृष्ट करके स्वादुसलिलगर्भा मेघमाला की सृष्टि न करते, और वह जलद यदि धरणी पर स्निग्ध जलधारा का वर्षण न करता तब किस प्रकार गिरिनिझँर के मुख से जल भरी नदियां तृष्णा आदि सन्ताप को दूर करने के लिए निकलती रहतीं।

अब इस वार दृष्टान्त से दाष्टीन्तिक में जाने का यत्न करो । विश्वजनीन कृपासिन्धु (श्री भगवान की अनुप्रहाक्ति ) तो समन्तात ब्याप्त हैं ही । हमारी विमुखता के कारण वह प्रायशः अगोचर ऐसा नहीं है । वह विपरीत भाव में भी गोचर है । वह असीम कृपाराशि स्वयं ही घनीभूत, केन्द्रग होकर "गुरु रिव" खप से समुदित होती है । तभी महासमुद्र की अनवगाह वारिराशि मेघरूपता को प्राप्त हो जाती है । (जलदंयन्ति ) । वह जलद कैसा है ? निखल कर्म-उपासना ज्ञानकाण्ड की त्रयी (वेद) के सन्दोह से वेद की सम्यक् सारवस्तु के द्वारा "आड्य समृद्ध जलराशि की प्राप्ति होती है । अर्थात् तभी उस मेघ से जीवों का चतुत्रगीदि वर्षण संभावित हो जाता है । यह न होने पर अमृत अभयवाणी की झरी (निर्झर) उत्सरित नहीं होती । सभी पिपासाकातर होकर इस भव मरुभूित की मिथ्या मरी-चिका के पीछे धावमान होते हैं (भवमरुभुषाविर की मृगया, उसका अन्वेषण करते रहते हैं )। अतः इस निदारण मृषावारिमृगया (मृगमरीचिका ) से छुटकारा पाने (विहाय) के लिये कीन उन (श्रोगुरु) की सवतीभाव से सेवा करते हुए चिरकरणास्निम्ध शान्तिधाम को नहीं पाना चाहेगा ? (शमथ क्यान्ति योगवाशिष्ठीक्त अन्तः शीतलता)

## श्री गुरु प्रदर्शित साधन सरणि (षट्सम्पत्ति)

मूर्धन्य तथा लम्बग से मानो 'हाथ मिलाना चाहिये' इसी तथ्य का निवेदन करने के लिए कतिपय करिकायें हैं। ब्रह्म जिज्ञासा के अधिकार का निरुपण करते-करते आचार्यों में से कतिपय आचार्यगण नें शम-दम आदि षट्संपत्ति का विवरण अंकित किया है। ये सभी साधन चतुष्ठय के अन्तर्गत हैं। इन सब की सहायता से लम्बगा और मूर्धन्या से हाथ मिलाया जाता है।

बहिद्वारि हो यो व्यवसिर्ताधयोन्तः प्रहरिषो विजिज्ञासस्य कि कुशलमितस्तौ शमदमौ। ततऽ श्रद्धाविद्ये उपनिषदिनिष्ठा मितमतां ध्रुवं वेदान्तान्तः समधिगमनं वो विद्यतु ।।३९॥ बाहरी द्वार पर जो दो स्थिर बुद्धि प्रहरी रहते हैं, उनका नाम है शम एवं दम। पुर में प्रवेश करने से पूर्व इन दोनों से जिज्ञासा करो कि क्या चतुर्दिक कुशलता तो है न ! 'ततः' उनसे कुशलवार्ता के अनन्तर विद्या-श्रद्धा और उपनिषद् (उनमें निष्ठा) नामक तीन अन्तःपुर प्रहरिणी को प्रसन्न करो (इनका नामान्तर है श्रद्धा, तितीक्षा, उपरित, समाधान)। इन्हे प्रसन्न करके तुम मितमान हो जाओगे। तुम तब तक मितमान नहीं हो सकते, जबतक सर्वश्रुतिशिखास्वरूपा वेदान्त द्वारा स्वरूपावबोधक महावाक्यों का निगूढ़ लक्ष्यार्थं इन तीनों की कृपा से समिधगम (श्रवण, मनन, निदिध्यासन युक्त साक्षात्कार अथवा उत्तमाधिकारी के लिये सुनने मात्र से साक्षात्कार का हो जाना) न हो जाये। इनकी कृपा के अभाव में यह समिधगम नहीं हो सकता।

अतएव शमदम सुरक्षित (कुशल); "भद्र" होकर ब्रह्मान्तःपुर के द्वार पर पहुँच जाओ । वहाँ श्रद्धा, विद्या एवं उपनिषद की उपासना से विरजाः मितमान हो जाओ । और जो तीन अन्तःपुर के द्वार रक्षक हैं (सिन्ध समन्वय पूर्वक) वे तुम्हे निः संशय (ध्रुव) तथा 'वेदान्तान्तः समाधिगम' का उपाय सम्यक रूप से प्रदान करें। उसका विधान (विदध) करें।

## षष्ट समुच्चय

जब तक जपादि साधन रूप उपासना काण्ड में स्थित हो, तब तक षट्सम्पत्ति-रूप यही षट्समुच्चय आवश्यक है। समुच्चय का अर्थ है किसी एक के द्वारा अन्य का सम्यक् उच्चय, (heightening of efficacy, Cumulative effect) संसा-धन। कर्म से कर्म का, भाव द्वारा भाव का और ज्ञान से ज्ञान का त्रिविध समुच्चय सदृश समुच्चय है।

इसके अतिरिक्त और भी तीन अन्योन्य समुच्चय की स्थिति है। ( शारीरकादि के ज्ञान कमें समुच्चय का विचार उपासना स्तर में प्रयोजनीय नहीं है)। भूरादि व्याहृति में से प्रत्येक का तथा सम्मिलित रूप से संवाद, समुच्चयी, समन्वयी (ऋग्वेद में 'संगच्छध्वं संवदद्धं' इत्यादि का बीज रूप से अनुवाद ( rendering ) को स्थानान्तर में सम्यक् रूप से आलोचित किया जायेगा। यज्ञ के रूप में भी इस त्रिवेणी का समाश्रय करो।

यागायाननली वनेचरगृहात् कोऽग्नीन्धनं चाययेन् नो चिन्वन् सिमधो वनात् किमनली यज्ञाग्निमुद्दीपयेत् । काष्ठे सत्यनले चितेऽपि हविषा हव्यं न चेदाहुतं यत्नेनालमत स्त्रिवेणिमिहि मो इज्यं विमर्त्तुं त्रिमिः ॥४०॥

## समुच्चय के निर्देश से योगानुष्ठान का दृष्टान्त, सिमध्— अग्नि—हिवः की त्रिपुटी

जो योगानुष्ठान करेगा, यदि उसके पास अग्नि नहीं है अथवा यदि वह अग्नि का चयन करने में असमर्थ है (अननली), वह वनसंकुल कान्तार से (राशि-राशि) अग्नि के इन्धन (काष्ठ) का आहरण वयों करेगा? और जिसे अग्नि मिली हैं (अनली), यदि वह वन से यथेष्ठ सिध का आहरण करने में अक्षम है, तब अपनी यज्ञाग्नि को सम्यक् रूप से कैंसे उद्दीपित करेगा? पुनश्च, काष्ठ भी है (सिती), अग्नि भी मिल गई है (चिते), तथापि हवनीय सामग्री की आहुति देने के लिये यदि आवश्यक हिव: नहीं है, तब तो सभी यत्न ही निष्फल (यत्ने नालं) हो जाते हैं। अतः हे इष्टिकाम! (भोः) त्रिवेणी तीर्थं जाओ (त्रिवेणीमिहि)। क्यों जाओगे? पुम्हारे इज्य, याग का इन तीनों के द्वारा भरण करने का स्थान है यही त्रिवेणी तीर्थं (इज्यं विभर्त्तुः त्रिभिः)।

इस तीर्थं में अग्नि, हिवः और सिमध का एकत्रीकरण है। इस त्रिवेणी की त्र्यक्षर, (त्रिमात्रा अर्थात् प्रणव की त्रिमात्रा, अर्धमात्रा एवं अमात्र), विद्या-श्रद्धा-उपनिषद्, योग-भक्ति-ज्ञान इत्यादि अभीष्ट रूप में भावना करनी चाहिये। राशि-राशि कर्म किया गया, किन्तु भावभक्ति रूपा हिवः और निर्मेळ ज्ञानरूपा अग्नि के अभाव में कर्म का असहनीय बोझ बढ़ता ही जाता है। पक्षान्तर से निष्काम कर्मयोग के शुद्ध आधार में भाव तथा ज्ञान को धारण करके इनका भरण करना ही होगा। भूरादि ब्याहृति में इस त्रिवेणी को विराजमान जानों।

# 'भूः' व्याहृति की वर्णव्यञ्जना परिस्फुट है

लम्बगा का एक रूप है व्यिष्टि कुण्डिलिनी का उत्थान और मूर्धगा का रूप है समिष्ट (महा) कुण्डिलिनी का अवतरण। इन दोनों को मिला देना चाहिये। इनके मिलन के अभाव में माध्यमिक विष्णु ग्रंथि का उन्मोचन नहीं हो सकता। अतः पूर्वोक्त तीन कारिकाओं में से प्रथम का अर्थ इस प्रकार से प्रस्फुटित होता है—चिच्छिक्ति ने प्राण प्रयुक्ता होकर व ऐह — भ रूप धारण किया। उ वर्ण द्वारा 'लम्बगा' तथा मूर्धन्या से सम्मिलित होकर उसने स्वयं का व्यक्तीकरण 'भूः' रूप से किया। इस व्याहरण के फलस्वरूप 'अयं' रूप प्रथम (व्याप्ति प्रत्यय) सम्भावित हुआ।

# जपयज्ञ की भावना कैसे करें ? प्रणवजप का दृष्टान्त । अर्ध मात्रा हिवः

प्रणव साधना का जो तीन पर्व है, उन्हे अर्थात् त्रिमात्रा, अर्धमात्रा एकं अमात्र को मिलाकर जपयज्ञ की भावना करो—

जपं स्त्रिस्त्रोमात्राः प्रणवजपयज्ञेषु सिमधो मनोवाक्यप्राणाट्विचयनात् काम मवहः। न चेदर्द्धामात्राऽ भवदिष हिवस्ते किमकरो रमात्रं तच्छान्ते जिगमिषुरनाज्याहुतभुजा ॥४१॥

तुम प्रणव जपकारी तो अ-उ-म इन तिमात्रा का बहुशः जप करके वाक्, प्राण एवं मन की गहनाटवी (अव्यक्त स्पन्द अथवा संस्कार भूमि) से चयन कर करके यथेष्ठ (कामं) सिमध् (जप संस्कार राशि) को लाये (अवहः)। किन्तु भूल गये कि तुम्हारा परम गम्यधाम कहाँ है ? वह तो अमात्र तथा मात्राओं से अतीत है, जिसे श्रुति एवं आत्म प्रत्यय ने 'शान्त शिवमद्वैतं प्रपश्चोपशमम्' रूप से जाना है। उस धाम में गमनेच्छु (जिगिमषु) तुम (अपने यज्ञ समापनार्थ) क्या कर रहे हो। (किमकरोः)। यदि सम्पुटित नादिवन्दु रूपा (अनुच्चार्या) स्वयं अर्धमात्रा तुम्हारे इस यज्ञ में स्वयं को हिवः रूप में किल्पत न करतीं (अभवदिप हिवः); अर्थात् अर्धमात्रा यदि स्वयं सिन्ध तथा सेतु रूपा होकर तुम्हारे द्वारा एकत्रित सिधराशि (क्रियादि संस्कार, वाक् प्राण, तथा मन में संग्रहीत) और तुम्हारे द्वारा संचित अपने (अधीत विद्या, परोक्षडान आदि) से यज्ञशेषामृत शान्त स्वरस आत्मा की अपरोक्षानुभूति की सम्यक् योजना न कर देतीं, उस स्थिति में तुम क्या करते ? अतः अर्धमात्रा रूप हिवः के अलभ्य रह जाने पर केवल त्रिमात्र रूप सिम्ध राशि को लेकर आज्यहीन अमात्र इस परमभूमि की प्राप्ति कर सकना असम्भव होता! भावरस के दृष्टिकोण से भी जपयज्ञ की भावना की विवेचना आगे होगी।

आदिव्याहृति भूः ( अयं प्रत्यय ) रूपेण सृष्टियज्ञ भावना आदिव्याहृति "भूः" रूप से सृष्टि यज्ञ की इस प्रकार से भावना करोः—

वनं कि स्वित् तस्यै भुवनरचनायै मलकृते किमाधारा धन्ते समिध इह वेदिः प्रथमतः । कुतो व यज्ञीयारणिमिथुनमन्थोऽस्त्यनलिचद् हिवर्वा हव्यं वाऽयमिति मितिभृद् भूरिति बिना ॥४२॥

ऋग्वेदादि जिज्ञासा करते हैं—वह कौन सा वन है जो आदि मख (यज्ञ) कारी के लिये (मखकृते) किल्पत हुआ है? क्यों हुआ है? वे उससे अपने यज्ञ के लिये सिमध का आहरण करेंगे। यह यज्ञ क्यों है? यह है उस आदि भुवन रचना के लिये। अच्छा, सिमध तो मिला परन्तु वेदी किस आधार पर किल्पत हो? भुवनों की जो आधार वेदी है, उसमें भुवनयाग के उपकरण समूह थे। किन्तु वह आधार वेदी है, स्वयं किसके आधार पर रहेगी? (अनवस्या नहीं कही जा सकती, आधार तो एक चाहिये ही)। तदनन्तर यज्ञीय अरिणिमिथुन मन्यन कर्म करके उसमें अग्नि

चयन करना पड़ा, तथापि क्या यह जानते हो कि मन्थनकारी का मन्थनदण्ड कहाँ है? (अर्थात् उसका जो मिथुनी भाव है, Primordial Polarisation है, उसके मन्थन Co-evolving के लिये किसी एक समर्थ उपाय की अवश्य कल्पना की गई है। किन्तु वह कहां है?

अथवा कहाँ से आता है। क्या मात्र यही है? मूल हिवः अथवा हब्य कहाँ रहता है। कहाँ से आता है? इन सब बातों की जिज्ञासा का एक साथ उत्तर देने पर कहना होगा कि अयं प्रत्यय की बीजभूत जो "भूः" नामक अव्यय आदिम व्याहृति है, उसके बिना यह सब कुछ सम्भावित नहीं होता। जबतक कोई अव्यक्त, अव्याकृत सत्ताशक्ति स्वयं को "यह है" कहकर उपस्थित, हाजिर नहीं कर देती, तबतक (उपादान होने पर भी) कार्यतः वह उपकरण (वन एवं सिमध) नहीं होता। "यह है" रूप से प्रतिभात न होने तक अधिष्ठान और सम्यक् आधार नहीं बन पाता। और "यह है" रूप से प्रकट कार्यकारी न होने तक कोई भी सम्भाव्यता (Potentiality) ही व्यक्त, समर्थ उपाय रूप (Means, Instrument) नहीं होती। और अन्त में हिवः एवं हव्य (प्राण एवं प्राणीय, नाद एवं व्वित, Energy and Mass, power and pursuit इत्यादि) को इस प्रकार से उद्भूत (evolved) होना चाहिये कि "यह है"। अतः यह देखा जाता है कि अयं रूप से जो आविर्भाव है और जो मिति (Measure, manifestation) है वह समस्त विशिष्ट उद्भवों के आदि में है।

इसे "भूः" जानो। इस प्रकार से मौलिकत्व के कारण "भू" व्याहृति ने गायत्री जपादि सर्वाविध यज्ञ के मूल में स्थान प्राप्त किया है।

## मुर्धन्या ओर लम्बगा कारिका का मर्मार्थ

इस प्रकार पूर्व कथित उन दो छोटी कारिकाओं का मर्मार्थ सम्भवतः सुख-बोध्य हुआ । ओष्ठवर्ण जो भकार है, वह उत्तर एव अधः ओष्ठद्वय के रूप में मानों अरिण मिथुन रूप हुआ । ( जैसे धन एवं ऋण रूपद्वय धारण ) । लम्बग रूप जो उ वर्ण है, वह अरिणद्वय के मन्थन दण्ड रूप में किल्पत हुआ । ( किम्बहुना यह तुम्हारी कल्पना है, मेरी नहीं है) । उसके फलस्वरूप र कार रूप से अग्नि उद्दीपित होकर अयं रूप अध्वर. यज्ञ को विस्तारित करता है ।

## 'अयम्' वर्णपुट कैसे आया ?

नादब्रह्म प्रणव है। तब यह अयं क्या है ? प्रणव की अ, उ, म तीनमात्रा के मध्य में मध्यमात्रा उहै। यह 'य' आकार में विवक्तित होती है। क्यों ? ब्रह्म के वायुरूप ईक्षण का फल जो वायुबीज 'य' कार है, वह उकार स्थल में प्रविष्ट होता है। फलतः अ ऊम होता है 'अयम्'। अतः अयम् शब्द तो रहस्यपूर्ण है। इसे इदं शब्द के पुल्लिंग के प्रथमा का एक्वचन मात्र ही नहीं समझना। ब्रह्म का वायुरूप तथा वायुरूप से ईक्षण, इन दोनों को समझने का प्रयत्न करो। इस प्रसंग में प्रथम खण्ड के उपोद्घात के तीसरे क्लोक को व्याख्या के साथ पुन: देखो।

#### ब्रह्म का अक्षररूप में ईक्षण

ब्रह्म के इस प्रकार से अक्षररूप से ईक्षण की निम्नोक्त कारिका द्वारा भावना करो:—

> ब्रह्मत्वं वियदः श्रृते निर्गमनाद् युक्तेक्च भूतेक्षणा दीक्षाणं ह्यानिले हुताशपयसोर्मह्या किमान्ध्यं गतम् । नादोऽभूद् हयरादिकाक्षरवृषश्चाक्षिप्त बीजं गवि वाचं कामदुधामदुग्ध सुरसां यागं चिकीर्षुस्ततः ।।४३

श्रुति समूह में वियद एवं ब्रह्मत्व कथित हुआ है और ब्रह्मसूत्र तथा उसके भाव्य में इसे युक्तियों के द्वारा उपपादित भी किया गया है। "ब्रह्म ने ईक्षण किया" केवलमात्र यही श्रुत है, ऐसा नहीं। ब्रह्म के ईक्षण के द्वारा जो जात हुआ (पंचमहाभूत जात हुआ), वे उसका मी ईक्षण करते हैं, यह भी कहा गया है। अतएव (भूतेक्षणात्) ईक्षण द्वारा सूचित जो ब्रह्म है, वह वियदादि सृष्टि परम्परा में आ जानेपर भी बाधित नहीं होता। यहां यह प्रश्न उत्तियत होता है कि ब्रह्म का यह ईक्षण आकाश, वायु, तेजः एवं अप् (हुताशपयसोः) में अबाधित रहता है, तथापि पंचभूत का जो शेष रूप पृथ्वी है, क्या वहां आकर यह ईक्षण अन्ध हो जाता है? अर्थात् पृथ्वी रूप में ब्रह्म का और ईक्षण नहीं है? उत्तर यह है कि यह ईक्षण (जगत् के पहले और पश्चात् में व्याख्यात) नियत है। ईश्वर का वस्तु-छन्दः एवं ब्राक्नित भले ही भिन्न हों, किन्तु सामान्य रूप से ईक्षण तो समष्टि-व्यिट निखल विश्वव्यापार के मूल एवं ब्राधाररूप में रहता है। बीज से अंकुर होगा-यहां भी वही ईक्षण है। हमने इससे पहले यह देखा है कि उँकार रूप में मात्रा-पाद-कला-काष्ठा रूपी चार पर्वी में एक बीज का भी विकास हो रहा है। इस विकास की सम्यक् बिभज्ञता के लिये इन चारों पर्वी का विश्लेषण करना ही होगा।

अच्छा, ईक्षणोपिधिक ब्रह्मत्व यह कर्म (योग) है। इसका निमित्त है नाद (अभूत्)। यह नाद कैसा है? ह, य, व, र, ल, मुख्यतः ये पांच अक्षर सब कुछ में, वाक्य में, वाक्र्या गाय में, तेजः अथवा बीजरूप से निषेक के निमित्त वृष स्वरूप (हयरादिकाक्षर वृषः) हैं। नाद वृष रूप से क्या करता है? वह वाक्र्षा गौ में (उक्त हकारादि) बीज प्रक्षेप करता है (अक्षिप्त बीजं)। फलस्व-रूप वाक् ही कामदुहा सुरसा हो जाती है। अतएव यागादि को सम्यक् रीति से सम्पादन करने की इच्छा से (यागं चिकीर्षुः) इस गाय का दोहन करते हैं (अदुग्ध)।

# वियदादि एवं सभी के बीज जो सर्वत्र अनुस्यूत हैं

रहस्यभाषा में रिचत इस कारिका के मर्म का अनुधावन करने का यत्न करो। यह वियदादि पंचतत्व ब्रह्म के ईक्षण का ही विशेष रूप है। हयरादि उसके स्वाभाविक शब्द अथवा बीज हैं। वियद आदि उपादान रूप से सृष्टि में सर्वत्र (बाहर एवं भीतर) अनुप्रविष्ट हैं। उनके बीजसमूह भी उसी प्रकार से वाक् में और वाग्भव प्रपंच में अनुस्यूत हैं। परिणामतः प्रत्येक वाक् (ब्यक्त अथवा अब्यक्त आकार में) में इन बीज पंचक के उपादान एवं निमित्त (Material and agency) की सत्ता रहती है। चाहे जिस मंत्र का जप करो, उसे आकाशादि पंचतत्व में एवं हकारादि शब्दावयव के विश्लेषण के साथ जानना चाहिये। जप में कोन सा तत्व प्रधान है और कौन बीजाक्षर प्रधान रूप से है, यह जानना आव-श्यक है। एक-एक तत्व का प्राधान्य लक्षण एक-एक प्रकार का होता है।

बीजमंत्रों का उदाहरण

''हंसः, हौंसः, हौं, हुं, हुंूं'' इत्यादि में ह को साक्षात् आधाररूप से देखा जाता है। इतने पर भी जपकर्म में आकाश तत्व की ही प्रधानता है, और यह प्रधा-नता नहीं भी हो सकती है। यद्यपि H तथा O जल के उपादान हैं, किन्तु दोनों के धर्म उक्त संयोग के कारण मानो तिरोहित हो गये हैं। कतिपय नूतन धर्म आविभूत हो रहे हैं। अत: हकारादि किसी भी मंत्र की उपलब्धि करने पर यह नहीं सोचना चाहिये कि वे आकाशधर्मी है। अवयवी अपने अवयव समूह के गुणों एवं धर्मी की सीधे-सीधे समष्टि नहीं कर लेता। इसीलिये ''हंस'' मंत्र के जापक क्षितितत्व में स्थित रहते हैं। उपयुक्त छन्दः (मात्रादि परिणाम, अनुपात) द्वारा उसे क्रमशः उपर के तत्वों में ( उद्घार तथा चेतना द्वारा ) खींच लिया जाता है । इसी प्रकार से हीं अथवा हौं बीज में 'र' की उपस्थिति देखने मात्र से ही उसे अग्निप्रधान कहना उचित नहीं है। छन्दोविन्यास की भंगी विशेष से वे अग्निप्रधान होते हैं। लक्ष्य करो कि प्रणव के 'अउम' में ह अथवा य प्रविष्ट होकर किस प्रकार से 'अहम्' अथवा 'अयम्' रूपी विशिष्ट शाब्दिक आकृति (Functional Pattern) की सृष्टि करता है। 'हंस' में प्रणव स्वयं प्रविष्ट होकर ''हौंसः'' हो जाता है। संयोग की ही तरह वियोग भी होता है। जैसे कि हंस मंत्र में ह कार लयप्राप्त होकर क्रमशः अर्धमात्रा में पर्यवसित हो जाता है। तत्पश्चात् ? इस सेतु का समाश्रय परम अब्यक्त है। 'सोऽहम्' से स एवं ह का त्याग कर देने पर वह 'उम्' हो जायेगा । 'गोविन्द हरि-बोल' इत्यादि जपों में परम का वाचक यही ऊँकार हो हो जाता है।

छन्दों का विरचनी तनु

छन्दः तो परम का ही विरचनी तनु (creative vehicle and Embodiment) है। जपसूत्र का एक लक्षण है "छन्दो व्याकरणं प्राणानाम्"। भाव

एवं ज्ञान ( उपयुक्त आकार में ) को यह विरचन कमें, प्राणों का यह व्याकरण सौष्ठव के साथ संचालित कर लेता है। अर्थात् जपादि क्रिया को युगपत् रूप से नामग, अध्वग एवं धामग कर लेता है। वर्त्तमान युग में मशीनों के द्वारा मस्तिष्क का अपना कार्य कराने का प्रयास वैज्ञानिकगण कर रहे हैं, परन्तु अभ्यारोही जपकर्म का सौष्ठव मशीन द्वारा नहीं हो सकता। अतः भाव एवं ज्ञान को पकड़ कर रक्खो अब विवेचन करो भू: रूपी आदिम व्याहृति में 'व, ह, र रूपी तीन व्यक्तभाव प्रविष्ट हैं और 'य, ल अव्यक्तरूपेण निहित है। 'र' के पींछे 'ल' छिपा रहता है, य उ की आड़ लिये रहता है। इस आड़ को जानना होता। क्या र, ल का आपसी अभेदत्व केवल काल्पनिक है ? और ऊ को (दीर्घ ऊ) य ध्विन में सन्निविष्ट ई का आश्रय लेना होता है ? ऐसा न करने पर भू: में जो लम्बगा वृत्ति ( Virtcial Component ) आवश्यक है, वह नहीं आती । उ तथा ऊ, दोनों ही ओष्ठ वर्ण हैं । उसमें सामतालिकी वेद्य वृत्ति ( Horizental Cum depth Component ) का प्राधान्य है। इससे एक स्पष्ट लम्बग-सहग उद्भूत होने में (तालव्य) ई का अनु-ग्रह आवश्यक है। उ एवं ऊ दोनों का उच्चारण करने के लिये प्राणिक वृत्ति के गति-मख चित्र ( Vector graph ) को मनश्चक्र में देखने का यत्न करो। (गणितीय Vector Triangle इत्यादि का इस प्रसंग में विचार करो ) स्वर वर्ण में अ, इ, उ की त्रिपटी मौलिक (Primary) है। मुख्यतः यथाक्रमेण तल-लम्ब एवं वेध की त्रिमुखी वृत्ति इन्हें प्राप्त है। ह्रस्व-दीर्घ तथा प्लुत रूपी त्रिविध मात्रा में इन-इन वृत्तियों का उन्मेष साधित होता है। जैसे प्रणव का उकार ! इसके ह्रस्वमात्रिक उच्चारण में विधवृत्ति ( Depth Action ) आरब्ध हो जाती है। दीर्घमात्रा में वह विधत होती है। उसके साथ लम्बवृद्धि संयुक्त होती है। प्लुतमात्रा में तल, लम्ब वेधवृत्ति की विवृत्ति घटित होने लगती है। तब वाराही शक्ति का महाचक्र द्रष्टा मन्त्र में निहित वस्तु को सकृद्घृत करने में प्रवृत्त हो जाता है।

#### गतिमुख के सन्धानी जप, मात्रा के आलघ एवं मात्रा का लय कहाँ होगा ?

केवल जप करने से क्या होगा ? उक्त गतिमुख का सन्धानी होकर जप करना होगा । भगीरथ ने तो दिव्य शंख बजाते हुये जान्हवी को पथ दिखलाया और आगे ले जा रहे हैं, किन्तु पथहारा (पथ विस्मरण) का भी उपद्रव प्रचुर रूप से विद्यमान है । अतः मुसाफिर होशियार ! इस कारिका का चिन्तन करो—

> हन्सोहन्सः इति ध्वनि धमिस कि नादंन शुश्रूयसे नादं त्र्यक्षरकं सदा नदिस कि विन्दुं न जिज्ञाससे। बिन्दोर्व्याहरणे क्षमो न सरणिं पाराय सुस्मूर्धसे पारं वापि दिद्क्षसे यदि कथं मात्रालयं मित्ससे।।४४॥

तुम भी तो नासाविवर रूपी शंख से हंस-हंस ध्वनि करते रहते हो ( अजपा जप )। अथवा संज्ञानावस्था में इस मन्त्र को जपते रहते हो। इस हंस का गतिमुख किस दिशा में है, क्या इसका संघान किया है ? इस ध्विन में जो नाद भगीरथ के मुख से (प्रणवात्मिका शंख ध्विन) सिन्निविष्ट है, क्या उसे सुनने की इच्छा करते हो ? हंस का ह एवं स उसमें लीन होता है ! और तुम तो नाद साधक हो, अ, उ, म त्र्यक्षर की ध्विन तो सदा हो रही है, तथापि जो सूक्ष्म चरम घनीभाव है, जो तुम्हारे अभिन्यक्त नाद का पर्यवसान है (पुन: उस उदात्त शंख ध्विन का चिन्तन करो), उसकी जिज्ञासा करने की इच्छा तुमने किया है ? पुनश्च, उस सूक्ष्मातिसूक्ष्म विन्दु का व्या-हरण (विशेषतया आहरण) करने में तुम समर्थ हुये किन्तु विन्दु की चरम सीमा तो वह अन्यक्त परमता नहीं है। अर्थात् विन्दु के भी पार जाना होगा—क्या यह याद करने की इच्छा करते हो ? मानलो कि इच्छा करते हो फिर भी सत्य के उस चरम पार को जानने की इच्छा करो, तब देखो, मात्रालय के स्थान में भी परिणयादि की इच्छा क्यों ? जहाँ सभी मात्रायें लयीभूत हो जाती हैं, अथवा जो सभी मात्राओं का आलय है—अधिष्ठान है, वह तो अमात्रम्, अनिरुक्त, अलक्षणा, अव्यवहार्य है। अतः अमेय है। वहाँ भी तुम अपने मापदण्ड को चलाना चाहते हो ? जो समस्त प्रपंच वाक् एवं बुद्धि का विजृम्भण रूप (द्वैत) है, उसका उपराम स्थल है, वहाँ अमाण-प्रमेयादि व्यापार शान्त हो जाते हैं। हे सुधी साधक ! स्वाभाविक अजपा से आरम्भ क ते हुये इस शेष पर्यन्त के मार्ग पर चलते-चलते गतिमुख देखते चलो। सावधानी से चलो ! (पुस्तक के 'अद्वैत द्वैतादशकम' प्रकरण मे 'प्रणबधनु' से उकारादि क्रम से ज्या आरोपण करते हुये नादादिलक्ष्य बेध का प्रसंग अंकित है। 'नादानु-सन्धानाष्टकं प्रकरण में अवर सिन्ध तथा वर सिन्ध प्रभृति का भी प्रसंग है, इन सवसे गतिमुख का निर्देश प्राप्त होता है।)

#### व्यष्टि जप तथा वैराज जप

केवल व्यिष्टि जप होने से क्या होगा ? वैराज्य जप को भी पाना होगा। जब तक इसे प्राप्त नहीं करोगे, तब तक तुम छन्द के शेष दोनों सोपानों पर अधिक इ नहीं हो सकोगे। नीचे के ढालुआ, काई युक्त (शैवालयुक्त) सोपान पर स्थिर होकर खड़े हो सकना सम्भव नहीं है। मान छो कि तुम उत्तराखण्ड में अलकनन्दा के तट पर समासीन हो। अन्तर्हंवन कर रहे हो। मन्त्र है "ऊँ भूः स्वाहा"। क्या यह मन्त्र झंकार तुम्हारे अपने सेट किये गये यन्त्र के द्वारा बजेगी? बाह्य विश्व में यह महान्याहृति हवन अविराम चलता रहता है। उस विराट की झंकार से जब तक तुम्हारी अपनी झंकार सर्वथा नहीं मिल जाती, तब तक क्या यह सोचते हो कि तुम्हारी छंद साधना चितार्थ हो सकेगी?

#### वैराज हवन किस आधार से कैसे करना

अव इस कारिका का चिन्तन करो-

ऊमीत्येव नमच्छुतं किमिपते व्योमाक्षरं शास्त्रतं तूष्णीं व्याहरणं च भूधरवरादूष्जंस्वराद् भूरिति । स्वाहेति स्वरितंः सदा सुरधुनी तुङ्गाद्विसानुस्त्रुवा वैराजं सवनं स्वरैवितनुते किन्ते श्रुतं वाध्वरे ॥४५॥

अक्षरात्मा व्योम में शाश्वत नाद के आधार रूप से जिस ओंकार की स्थिति है, उसी आधार से निखिल वाक् प्रपञ्च का उदय स्थिति तथा अवसान होता है। हे अन्तहों मकृत् ! तुम क्या उस व्योमरूपी ऊँ को सुनते हो ? 'उमेव व्योम' व्योमरूपी को सुने बिना तुम्हारी श्रुति खण्डिता स्वल्पा तथा व्याहता है। अथव तुम चाहते हो 'दिवीव श्रुतिरातता'। तदनन्तर मूर्तिमान् उर्जाराशिरूप भूधरों में श्रेष्ठ हिमालय की तूष्णि अथवा मौन व्याहरण को क्या तुमने इस 'भू' व्याहृति द्वारा सुना है और स्वयं स्वर्ण मण्डित तुंगगिरि भी सानुश्रुवा होकर 'स्वाहा' रूपी ओजस्वी वाक् स्वरित (लुप्त) स्वर द्वारा 'महतो महीयान' विराट हेतु जिस अनिर्वाण हवन को कर रहे हैं, क्या उस अविश्वान्त अव्ययोज्याः 'स्वाहा' ध्विन को तुमने अपने होम में सुना है ?

श्रीश्रीचण्डी का उदाहरण

यह वाद में विवेचित होगा कि श्रो श्री चण्डी में देवी की अन्तिम स्तुति में जिन ब्रह्माणी, माहेश्वरी, कीमारी प्रभृति नारायणी शक्तियों की वन्दना की गयी है, उसमें प्रत्येक के वैराजजप का रहस्य संकेत निर्देशित किया गया है। जैसे 'हंसयुक्त विमान' विश्व भुवन में जो कुछ प्राणशक्ति से स्पन्दित हो रहा है। (अण्यते प्राण्यते ) उस अजपा स्पन्दन में ब्रह्माणी (सावित्री अथवा प्रणव) अवश्यमेव प्रतिष्ठित हैं, किन्तु वे निगूढ़भाव से प्रतिष्ठित हैं। उन्हे विमानस्था विशिष्ट मान अथवा मात्रा में, अर्थात् जप में) अधिक रुढ करना होगा। करने पर (अर्थात् यदि मान समर्थ हो) वे क्तीशाम्भक्षरिका'' हो जाती हैं, जिससे असुरों की तेजहानि तथा सुरों की तेज वृद्धि होती। कु: चवेद। जो वेद में शयन करता है वह है कुश। वेद का रहस्य अथवा उपनिषद ही कुश है। यह देवताओं के लिये अमृत है। यही अतिगम्भीर तथा विन्दुरूपता में कौशाम्भः है। इसके स्प हैं बीजमन्त्र। जो जपिक्रयारूप विमान पर स्थित होकर क्षरण (Dynamic) करती है, उस शक्ति को नमस्कार।

## ऊँ भूः स्वाहा, प्रभृति तीन महाहवनों का तत्व तथा भावाधार प्रसंगक्रम से विविध ईक्षाणादि

इस प्रकार अपने सुरच्छन्दः को वैराज के सुरच्छन्दः से युक्त कर देने से क्या छुट्टी मिल जायेगी ? क्या इससे ही महासमन्वय पूर्ण होगा ? ना ! यह नहीं होगा । इस निमित्त इन करिकाओं के अर्थ का अनुधावन करो :— भूः स्वाहेति [कृतं स्वविश्वसवनं वैराजहोमानले प्रास्तं तैजसहुद् हिरण्यरजिस स्वाहेति पश्चाद्भुवः । स्वः स्वाहेति सुतं यतोऽस्य जननं प्राज्ञश्च तत्रेश्वरे नो चेत् सूक्ष्ममिष स्व कारणमृते हव्य न सम्यङ्महृत् ॥ ईक्षस्व त्रिविधं त्रिद्या जुहुिष्य वा मुङ्क्ष्वाषि भोग्यं त्रिधा भूरोक्षं प्रथमं तथा भुवरथो पश्य स्वरीक्षं ततः । त्रैविध्येन हुतो बहिर्धनमथो कल्पस्व चान्तर्हिव रन्नश्च त्रिविधं ह्यशान तदिष ब्रह्माक्षरं पारगम् ॥ ४६-४७॥

'मू: स्वाहा' मंत्र को तुम्हारे द्वारा अपने स्विविश्व (जाग्रदाभिमानी व्यिष्टि चैतन्य — Individual waking Consciousness) का वैराज होमानल में अथवा विराट जाग्रद चेतना में सवन अथवा हवन किया गया। अर्थात् तुमने अपने स्थूल बोधिविश्व की आहुित विराट बोधिवम्ब में प्रदान किया। व्यिष्टस्थूल का अन्वयी छन्दः समिष्टिस्थूल के अन्वयी छन्द में (Cosmic Harmony में) मिल गया। यहीं नहीं, तुम ऊपर ही न रहकर अत्यन्त गंभीर में अवगाहन कर रहे हो। तुम्हारा जो सूक्ष्म तैजस है (प्राण एवं अन्तःकरण है,) उसकी भी हिविष्प में कल्पना करते हुये, तुममें हिरण्यगर्भाख्य महासूक्ष्मसत्ताक्ष्पी, अग्नि में, महाप्राण में, हवत कर दिया। इसका मंत्र है 'भूवः स्वाहा'। स्थूल तथा सूक्ष्म का हवन तो हो गया। अव 'स्व स्वाहा' मन्त्र द्वारा महाकारणस्प परमेश्वर के व्यिष्टिक्ष्प स्वयं तुम्हारा हवन अर्थात् महाप्रज्ञ में तुम्हारे धनप्रज्ञ का हवन जब तक नहीं हो जाता, तब तक तुम्हारा किल्पत हव्य कभी भी सम्यक् महत् नहीं होगा। तुम्हारा अन्वयी छन्द महासमन्वयी छन्द में नहीं मिल सकेगा। अतः स्थूल एवं सूक्ष्म साधना में यत्नशील तुम, जब तक ईश्वर में सर्वसमर्पण नहीं करते—तब तक महाकारण में प्रतिष्ठा हो ही नहीं सकती।

# वैज्ञानिकों द्वारा ग्रथिपरम्परा समाधान का दृष्टान्त

वैज्ञानिक, तुम लोग भी इसके बिना व्यिष्ट अथवा समिष्टि के मूल कारण की गित नहीं जान सकोगे। तुम स्थूल की ग्रंथि खोलने जाकर सूक्ष्म की ग्रंथि खोलते हो। उसे खोलते खोलते और भी सूक्ष्म की ग्रंथि खोलने लगते हो, तथापि ग्रंथि तो अन्त तक सहज नहीं हो पा रही है। जिटल होती जा रही है। मूलग्रंथि—वह महाकारण ग्रंथि, तुम्हें सर्वत्र भुलावा देती जा रही है।

# तीन भाव से ईक्षण आदि का विश्लेषण। ह्रस्व तथा दीर्घ ईकार

तीन प्रकार से ईक्षण करो । तीन प्रकार से हवन करो । तीन प्रकार से भोग्य ( यंत्र कला का ) भोग करो । ज्ञान-कर्म एवं भाव ( इच्छा ), इन तीनों में से प्रस्थेक

की कल्पना तीन प्रकार से हो। अयं अथवा 'यह' रूप से ज्ञान को व्यक्त ( Manifiest ) कहा जाता है। 'असी' अथवा "वह" रूप के ज्ञान को अव्यक्त ( unmanifiest ) कहते हैं । इन दोनों के मध्य का जो व्यवधान अथवा सन्धिसेतु रूप ज्ञान है, जिसे यह अथवा वह, कुछ भी नहीं कहा जा सकता, अथच जो मध्यस्य रह कर इन दोनों को क्रमागत रूप से ले जा रहा है और जो इसी क्रमागत रूप से यह को वह तक और वह (नेपथ्यस्थित) को यह रूप में उपस्थित करा रहा है, उसे किस नाम से पुकारा जाय, यह नहीं जानता । इस मध्यस्य 'अनामी' बोध को वेदादि रिक्ष नाम से अभिहित करते हैं। देखा जाता है कि ईकार को प्रयोजनानुरूप ह्रस्व भी किया जाता है। ( उध्वर्ग लम्बवृत्ति Vertical ascent) भू: से स्व: को समझाने के लिये, दीर्घ एवं विपरीत मुखी को समझाने के लिये, ह्रस्व इकार का प्रयोग करना चाहिये। उदाहरणतः यदि पृथ्वी से तिड़ित शलाका उत्थित होकर मेघ में प्रविष्ट होती है, तब यह दीर्घ ईकार है। और मेघ से पृथ्वी की ओर आती शलाका ह्रस्व इकार है। पुनश्च, तुम्हारी व्यष्टि कुण्डलिनी का हृदेश पर्यन्त उत्थान ( Ascent ) दीर्घ स्वर है और उर्ध्वलोक से तुम्हारे हृदेश की ओर महाकुण्डलिनी का अवतरण ( Desent ) ह्रस्व स्वर से व्यापृत है। हुद्देश में स्वर का आदिम और समस्त ्र इय⊳जनों का आश्रय 'अ' कार सामान्य आधार रूप से विद्यमान रहता है। हुद्देश में ई एवं इ मिलित हो जाते हैं। फलतः हृद्देश के आभ्यन्तर में जो हृदय है और उसके भी आभ्यन्तर में जो हृत् है, वह भी जाग्रत ( heart opening ) हो उठता है। और क्या हुआ ? आधारभूत अवर्ण में इकार द्वय का प्रवेश हुआ। अर्थात् इ-ई ने अन्तर में जाकर अवर्ण को पूरित किया, मानो सामने लाकर रख दिया। ्फलतः जो आधार या अथवा आस्तरण था, वह हुआ आवरण । समस्त व्यञ्जनवर्ण में यह विपरीतकरण आवश्यक होता है। क-ख इत्यादि समस्त व्यञ्जन पहले मातृका के आदिवर्ण अकार के जठर में बीजरूपेण प्रविष्ट हो जाते हैं, तत्पश्चात उस मूल मातृकागर्भ से अवर्ण ही पुनः आवरण ( Placenta ) के स्फुट वैखरीरूप में भूमिष्ट होता है। 'क' वर्ण का उच्चारण करते हुये प्राण के लेख (graph) का प्रणिधान करो। उससे इस विपरीतकरण, छिन्नमस्तारीति का ज्ञान होगा। अच्छा इसके पश्चात् ? (इ+ई)+अ ⇔य (इ – अ) हुआ। यह वायु ब्रह्म का बीज है। यद्यपि हृद्देश में इस बीज का स्थान अवश्य है, किन्तु ऊपर कही गयी रीति के अनुसार मूछ एवं मूर्द्धा स्थान से दो तो ताड़ित् ग्रवाह का मिलन करा कर जस बीज का 'समर्थ' उद्धार कर्म करना होगा।

# माहेश्वरी 'महावृषभ'

प्रसंगक्रम में श्री श्री चण्डी की माहेश्वरी मूर्त्ति में वाक्रूपी भावना करो। त्रिश्चल — अ उ म, यही त्रिमात्रा है। मध्य में उकार उदग्न, उद्यत है। चन्द्र — चन्द्र विन्दु = नादिवन्दु (अर्धमात्रा)। अहि = स्वरव्यञ्जनात्मक निखिलवर्ण मात्रा (अ से ह) का जो शक्ति (ई) कलन करती हैं = कलाशक्ति। अतएव 'त्रिशूल चन्द्राहि-धरे = प्रणव की प्रथम त्रिमात्रा + नादिवन्दु + कला। किम्बहुना यहां कला का प्रयोग प्राण व्यापार के लिये हुआ है (जैसे महादेव ध्यान में)। इन दोनों प्रयोग में कोई विरोध नहीं है। अब वे महावृष्यम वाहिनी हैं। वृष्यम शब्द की व्यञ्जना तो विचित्र एवं गंभीर है। यहां इस प्रकार से भावना करो उ + ऋष्म = वृष्यम। अर्थात् उ इस स्वर को (ऋ + प + भ) को पाकर, इस आकृति (Pattern) को पाकर, महान् हुआ और इस प्रकार वह ऊँ कार रूपी वाक् का वाहन बना। अर्थात् जब तक ऊँ कार की महान् रूप में उपलब्धि नहीं होगी, तब तक प्रणव पूर्ण प्रभावी (Dynamic) नहीं हो सकता। ऋषभ स्वरसप्तक का द्वितीय स्वर है। इस आकृति का विश्लेषण बाद में मिलेगा। यह भगवान का एक अवतार भी है (भागवत देखों)।

भूरिक्ष विश्लेषण

इस त्रिविध ईक्षण अथवा ईक्षा को भूरिक्ष, अन्तरिक्ष ( भुवरिक्ष ) एवं स्व-रिक्ष रूपी रहस्य संज्ञा दो। तीनों में ईकार ह्लस्व भी हो सकता है। ये तीनों नाम तीन फारमूला हैं। जैसे भूरिक्ष व + ह + उ + र + ई + क + प + अ। अ कार तो समस्त व्यञ्जनों में आवश्यक है। उसे छोड़ देने पर ७ अवयव मिलते हैं। इसका पूर्ण विश्लेषण यहाँ नहीं हो सकता। तब भी विचार करो कि (व्+ ह. ) इस अंश में जो Sub-Potential हैं, वह high Potential हो रहा है। अल्प-प्राण ही महाप्राण हो रहा है। मध्य में (र+ई) यह अश विशेष रूप से उर्ज शक्ति की सूचना दे रहा है। इस उर्जः शक्ति की जो उर्ध्वंग लम्बवृत्ति ( Vertical Component ) है, वह ई वर्ण है। और (क + ष) अंश यह सूचित करता है कि कतिपय kinetic Energy Level ही व्यक्त शक्ति के एक आरोहीक्रम अथवा ग्राम हैं। तीन प्रकार से ईक्षण हुआ, तदनन्तर तीन प्रकार से सवन अथवा हवन। हवन के तीन रूप (बहि:प्रज्ञ, अन्त:प्रज्ञ, धनप्रज्ञ — विश्व, तेजस, प्राज्ञ भेद से ) पहले कहें जा चुके हैं। इस त्रिधा हवन की प्रयोजनानुरूप अन्य तीन प्रकार से भावना की जाती है। (जैसे प्राण और अपान को समान में, प्राण-अपान और समान को व्यान में। उदान का इस हवन में श्रुवा के समान व्यवहार करते हुये पूर्णाहुति दो। और चारों को साथ-साथ मुख्य प्राण — अणंचीकृत प्राण में आहुति दो। पुन: मूलाधार स्वाधिष्ठान का हवन करो नाभि के मणिपुर में। इन तीनों का हवन करो अनाहत में।) अनाहत — विशुद्ध तथा आज्ञा का हवन सहस्रार में करो। पुनः सूर्य (पिंगला) का हवन करो चन्द्रमा (इड़ा ) में । दोनों का हवन करो सूक्ष्माग्नि में । (सुबुम्ना में )। इन तीनों का हवन करो परम विद्युति (ज्योतिषि ) में। आगमादि शास्त्री में "त्रिसवन" का नाना रूगों में वर्णन मिलता है। जपसूत्र के अनुसार बहि:, अन्तः एवं घन को यही त्रिविध मूल सवन मानो )

#### त्रिधा सवन एवं त्रिधा अदन

त्रिसवन अनुष्ठान करते समय त्रिविध अन्न का भी भोग करो (अशान)। वह तीन अन्न क्या है ? शुक्ल-अशुल्क-मिश्र, इस प्रकार से साधारण भेद कहा गया। आगे की कारिकाओं में अन्न सूक्ष्मरूप से किल्पत हुआ है, देखना। यदि 'आपो वै अन्नम्' इस भाव से भोग्य अन्न समूह को अप में सूक्ष्म अथवा बीजभाव से देखो। (जैसे आर्य प्रज्ञान एवं वर्त्तमान विज्ञान उसे प्रकारान्तर से देखता है)। तब वैदिक संध्या के मार्जनमंत्र में उक्त ''उर्ज्जें दधातन', 'महेरणायचक्षसे' एवं शिवतमो रसः'' इन तीनों की पर-पर (एक के बाद एक) उत्कृष्ट अन्न रूप में भावना कर सकोगे। वृहदारण्यकादि में जिस सप्तान्न का उल्लेख किया गया है, वे पांक्त कमं के साथ ग्रियत है। इस ग्रंथ में यथास्थान उनका प्रसंग उत्थापित होगा।

#### त्रिधा के पार-परम । आहृति एवं आहुति

अच्छा ! किसी न किसी प्रकार से जिद्या ईक्षण, त्रिधा सवन, त्रिधा अशन अथवा अदन सम्पन्न हुआ । ईक्षणादि के यथोपयुक्त त्रिवृत्करण में व्याहृतित्रय की अध्यक्षता का भी हमने प्रत्यक्ष किया । किन्तु जो तीनों के पार है, उस परम अक्षर ब्रह्म में कैसे जाया जा सकेगा, यदि इन तीन को एक में और एक को पुनः अद्यय में (एकमेवाद्वितीयम्-इस वाक्य के प्रति पद के लक्ष्यार्थं की भावना करो ) मिलाया न जा सके । उक्त आहृतित्रय प्रवण (ब्रह्माक्षर) की ही विशेष-विशेष आहृति है । अतः जिसकी आहृति प्रणव अथवा ब्रह्माक्षर है, उनमें हमें इन तीनों की आहुति देकर पारग होना होगा । जप (गायत्री) प्रारंभ किया । 'ॐ भूर्भूवः स्वः' इस प्रकार समापन किया । प्रणव से ही आहृति और पुनः प्रणव से ही आहुति । इन शब्दद्वय को केवल शब्दालंकार ही नहीं मानना । ऋ एवं उ, इन दोनों व्यञ्जना की समझने का प्रयत्न करो ।

(मान लो प्राण ही धनु है। इसके द्वारा कौन सा लक्ष्यबेघ करोगे? 'आ' स्वर में ज्या रोपित है। 'ह' द्वारा ज्या का आकर्षण करो। 'ति' ही शर अथवा तीर है। यह प्रक्रिया है आहृति। 'उ' स्वर के द्वारा आकृष्ट ज्या लक्ष्याभिमुख छोड़ो (Relax the string)। प्रथम है कौर्मशक्ति, द्वितीय है वाराही। ज्या खीचना कौर्मशक्ति, छोड़ना वाराही है।

## ब्रह्माक्षर में संख्यायन की स्वीकृति

ब्रह्माक्षर में ३, ५, ७ इत्यादि मान की स्वीकृति के सम्बन्ध में इन कारि-काओं का चिन्तन करो :--

तिस्त्रोऽस्यत्रिविधं मखाय सवनं तन्वन्ति मात्रास्ततः पादा पश्च सुतं प्रमेय मिखलं कुर्वन्ति पश्चीकृतम् । स्वस्मिन् सप्तकलां सप्तानलमुखैरन्नानि सप्ताशितुं काष्ठां स्वीकुरुते ह्यमानि तदपि ब्रह्माक्षरं मानदम् ॥४८॥

ब्रह्माक्षर निख्लिल सृष्टि का मानद होने पर भी स्वयं स्वरूपत: अमानी है, मानरहित है। 'अक्षर ब्रह्म' ही नाद अथवा प्रणव रूप में ब्रह्माक्षर है। ब्रह्माक्षरस्वरूप विश्वभुवन का जो 'मख' ( यज्ञ ) है, वह उसका मानव, मानवाता है। अर्थात् विश्वभुवन के सब कुछ ने उसके अपने मान (परिमाण-संख्या आदि ) को ग्रहण किया। ब्रह्माक्षरस्वरूप प्रणव ने स्वयं मात्र, पाद, कला एवं काष्ठा रूप चतुर्व्यूहात्मक मान स्वीकार किया है। अतः विश्वभुवन के सब कुछ में ये चारो अन्वित हैं, अनुस्यूत हैं। इस विश्व का महीरूह बीज इस चतुर्व्यूहता में प्रविष्ट होकर काण्ड, शाखा-प्रशाखा, पल्लव मुकुलादि में मात्रा, पाद, कला, काष्ठा का द्योतन कराता है। अणु से विराट पर्यन्त तक में इसकी अवस्थित रहती है।

अणु एवं विराट

एक अणु को भी बुलाकर यह पूछना होता है कि तुम किस मात्रा में स्थित एवं चिलत हो। आगे के शतक में इसका निसंदेह उत्तर मिलेगा, अन्ततः यही आशा है। वर्तमान में अणु हमें कुछ संदेहों में ला पटकता है। यदि वह अपनी स्थिति ( Position ) की यथार्थ मात्रा बतलाता है, तब अपनी गति का हिसाब देने में आनाकानी करता है। यदि गति बतलाता है, तब स्थिति का संधान नहीं देता। हाउजनवर्ग के अनिश्चयवाद ने (In determinacy) भी गोलमाल कर रक्खा है। विराट के बारे में तो और भी समस्या है। क्या विराट अपना मान निश्चित रखते हैं ? उनकी प्रवृत्ति मान बढ़ाने में ही रहती है ( expanding universe )। किन्तु 'अतिद्वेष हतो लंङ्का'। एक बुद्बुद बढ़ते-बढ़ते फट जाता है। केवलमात्र विराट का मान ही नहीं, उसकी कार्यकारी शक्ति (Sum-total Energy) क्या स्थाणु (Constant) है ? तत्पश्चात् अणु से पूछना होगा कि किस पाद में हो ? वह कहेगा-एक नाभि, और दोनों के बीच का अर, इस तीन पाद में तो मैं हूँ ही। एक छुद्र जीवकोष अनुवीक्षण की सीमा में यही कहता है। अन्तः करण की भी यही उक्ति है। जैसे प्राण-तैजस-विश्व इत्यादि! स्थूल में, विराट में, इसका व्यभिचार होता है क्या ? Nebulae Spiral Pattern का कथन है, यह देखो हमारी नाभि अक्ष है। और देखों नेमि तथा अर। यह नाग के झूमने के समान ऊपर नीचे करते हैं। उठते-बैठते हैं। तत्पश्चात् क्या विराट्, क्या अणु, क्या बाहर, क्या भीतर, क्या भाव, क्या भाषा, क्या सुर, क्या छन्द, सभी यह कहते हैं कि यह देखो, हम सकल हैं। हमारी कला है। ( Part, Element, Aspect )। चन्द्रमा के ही समान हमारी कला भी कभी घटती है तो कभी बढ़ जाती है! और की तो बात ही क्या-छुद्र से छुद्र एक अणु में भी कला का अवस्थान रहता है। सब कोई कला का ही प्रदर्शन करते हैं और अपने स्वरूप को और स्वयं को छिपाये रहते हैं। यदि स्वरूप निष्कल एवं अलिङ्ग है, उसमें भी किसी न किसी गित की कला एवं लिंग का उद्भव होता रहता है। तभी इस संसार का कार्यक्रम चल रहा है। साथ-साथ काष्ठा अथवा सीमा रूप एक वस्तु विद्यमान रहती है। जब मात्रा, पाद एवं कला कभी भी स्थायी (Constant) नहीं है, परिणामी है, उस स्थित में काष्ठा अथवा Limit की बात उठना स्वाभाविक सा है। मात्रा आदि सब का कहना है कि हमारी व्यक्ति, गित एवं परिणात की क्या अविध है?

(इस बार 'वृषभ' आकृति की मात्रा आदि को देखो। ऊ = मात्रा, ऋ = वाद, ष-काष्ठा, भ = कला। उ कार (वाराही) मात्रा युक्त है। वाक् 'ऋच्छित' (वहाते), मूर्धन्य महाप्राण (षकार) काष्ठा अविध। वाक् इस प्रकार मूर्धन्य धाम अविध, गित के फलस्वरूप निखिल अव्यक्त कला (व) रूप में सम्यक् व्यक्त होकर महाप्राण अष्ठिवणं) 'भ' रूप में 'भवित' एवं 'विभाति' हो जाती हैं)

ब्रह्माक्षर का मात्रादि चतुर्व्यूह

इस प्रकार से ब्रह्माक्षर चतुर्व्यूह धारण करके विश्वभुवन में अनुप्रविष्ट हो जाता है। प्रत्येक में (मात्रादि में ) पुनः कई विशेष-विशेष संख्याये (३, ५, ७, २, १) प्रविष्ट होकर याग का विस्तार करती हैं। सवनरूप क्रिया में (प्रमाण में) तीन मात्रा हैं (Three Level functioning)—यथा याग में समिध संग्रह, अगिनचयन, ॐ भू स्वाहा' आदि मंत्रों से हवन । अर्थात् लिंगपरामर्श, व्याप्तिग्रह, निगमन आदि । जो निखिल प्रमेय इस सवन में 'सूत' हुआ है, वह सब पंचपाद है ( Five Dimension Structure )। फलस्वरूप महाभूतों का पंचीकरण होता है। जैसे वियद् आदि पंचमहाभूत एवं उनके हयरादि वर्ण, पंचप्राण, कोषपंचक आदि । जो अत्ता अथवा प्रमाता है, उस पर इन सब का प्रतिक्रियारूप (Reaction) जो अन्त है वह है सप्तसंख्यक् । कं - सुखम् । यह ब्रह्म का ही रूप है । यह स्वयं का अत्ता एवं अन्नरूप से सप्तद्या कलन करता है। परिणामतः कः, कं, केन, कस्मै, कस्मात्, 'कस्य, कस्मिन् रूपी सप्तविद्य कलाओं ( Aspects ) का मूल व्याकरण चटित हो जाता है। इन सातों का विषयी है अत्ता, विषय है अन्त । इन सातों का विक्लेषण भविष्य में किया जायेगा। यहाँ यह देखो कि इन सातों में प्रत्येक सप्तकला से व्याकृत होकर उसकी आकांक्षा अथवा अपेक्षा को पूर्ण करते हैं। इन्हें परस्परा-चेक्षी कहा जाता हैं।

कारक में अन्न एवं अता

कारक वह लक्षण है जिसकी क्रिया में अन्वय है। षष्टी को छोड़ देने पर च्याकरण में साधारणत: षष्ट कारक परिलक्षित होते हैं। यहाँ पर केवल अन्वय के

सम्बन्ध में नहीं कह जा रहा है, प्रत्युत आकांक्षा एवं अपेक्षा के सम्बन्ध में भी यही बात है। क्योंकि 'कस्य' को छोड़ा नहीं जा रहा है। इन सप्तकों में से कोई भी-'एकेश्वर' अत्ता अन्त नहीं होता । जैसे ''रामो दुग्धं पित्रति'' । यहाँ देखो राम 🦈 कः ( अत्ता ), और दुग्धं = कं ( अन्त ), यह सामान्य दृष्टि से प्रतीत हुआ। अब इसे तल में देखों (विशेष विवेचना करों) — राम में केवल अत्ता ही नहीं है, अन्त भी विद्यमान है। दुग्ध यें केवल अन्न नहीं है अत्ता भी है। राम ने वास्तव में किसे 'अदन' किया ? स्वयं से उद्भूत ( Excited or Induced ) अनेक अन्तरोदन (Objects of Inner Consumption मात्राधर्म ) हैं, उनका अन्त रूप होता है साक्षात् रूप से । इस उद्देश्य से (अन्न के ट्देश्य से) कतिपय आन्तर संस्कारों को भी व्यञ्जन तथा उपसेचन के रूप में ग्रहण करना पड़ता है। ऐतरेय उपनिषदोक्त सृिंट के उपाख्यान को इस प्रसंग में याद करो। अतएव कहना पड़ता है कि अत्ता (अन्नाद ) "अपना ही कुछ" अन्न के रूप में "अदन" करते हैं। ऐतरेय उपनि-पदोक्त सृष्टि के उपाख्यान को इस संदर्भ में याद करो। प्रजापित स्वयं को ही अन्न बनाकर प्रस्तुत करते हैं। वृहदारण्यक में भी यही कहा गया है। दुग्ध की सत्ता का परीक्षण करो। वह वास्तव में क्या है ? वह वास्तविक सत्ता कहती है कि मैं राम के द्वारा पीये जाने पर अपने को ही भोग में दूँगा। (राम जो पीता है, वह वास्तविक सत्ता ही भोग करती है )। पुरुष स्त्री मिथुन में अन्न-अन्नाद की जो अन्योन्यता स्पष्ट होती है, उसे सर्वत्र अनुस्यूत जानो। अदन, अत्ता तथा अन को एक त्रिभुज की तीन बाहु के समान ही नहीं समझना चाहिये। ऐसी स्थिति में इन्हें तीन पाद मात्र ही कहा जाता । ये तोनों एक ही पदार्थ के तीन दिक् हैं । अतः इन्हें कला कहा जाता है। इसका विशेष विश्लेषण यथास्थान में किया जायेगा। चन्द्रमा तो हैं ही, परन्तु भूपृष्ठ का आवर्त्तन और चन्द्रमा का अपना आवर्त्तन किसी संस्था पर अवस्थित है। इसी पर यह भी निर्भर करता है कि चन्द्र की कितनी कलायें स्फुरित होती है और कितनी अलक्ष्य रह जाती हैं।

कला-काट्ठा (परा एवं अपरा), अपरा से परा तक कैसे जाना होगा?
कला के स्फुरण के साथ ही काट्ठा एवं सीमा का उदय होता है। कितनी
कला का स्फुरण होने पर वह पूर्ण होगी? प्रकृति में इस स्फुरण की सीमा अथवा
अवधि विशेष-विशेष क्षेत्रों में विशेष-विशेष रूप से व्यवस्थित है। अब यह विवेच्य
है कि समस्त विकास को लेकर प्रकृति का एक पूर्ण उन्मेष अथवा विकास है, अथवा
किसी एक विशेष विकास की साधारण सीमा के पार परिपूर्ण विकास की कोई काष्ठा
है, अथवा नहीं। यदि है, तब काट्ठा को परा एवं अपरा रूप से द्विधा जानना
होगा। जो कुछ भी हो, जैसे कला को अन्तरूप से सप्तधा देखा, उसी प्रकार काट्ठा
की परिणति के दृष्टिकोणानुसार उसकी सप्तभूमिका की उपलव्धि होती है। An

ascending series of values. कोई भी 'अन्न' सप्तभूमिका में अपनी परिपूर्णता अथवा काष्ठा पर्यन्त उन्नोत हो जाता है। जैसे जपका अन्न। इसकी अपराकाष्ठा मध्यमा में, परापराकाष्ठा पश्यन्ति में और पराकाष्ठा पराभूमि में होती है। प्रथम काष्ठा की सप्त भूमियां हैं वाचिक, उपांगु, मानस, तनुमानस, पूर्वसेतुसन्धि, सेतु एवं उत्तरसेतु जप। इन सभी स्थूल जपकप अन्त का रूप विभिन्त तथा विचित्र होता है। तनुमानस स्थिति में आकर नाद (अनाहत ध्वित्त) की अभिव्यक्ति होती है। पूर्वसेतुसन्धि जप में "विच्छुरितज्योतिकरण (Scintillation and Radiation), सेतुभूत जप में विततज्योति एवं उत्तर सेतुजप में मिथुनीभूत ज्योति प्रकट होती है। इस तरह तीन प्रकार से नादाभ्यन्तरः ज्योतिः स्फुरित होती है। उत्तर सेतु के पार अतिमानस पश्यन्ति धाम (Realms of Superconsciousness) विराजित है। स्थूल का 'नमस' विवर्त्तित होता है 'मनस' के रूप में। यह मन् धातु वाला मनः नहीं है। म्ना धातु (जैसे आम्नाय) का मनः है। इस मनः के स्फुरणाभाव में पश्यन्ति का दर्शन नहीं मिलता। यही प्रकृत रूप से Psychic opening है।

(श्री श्री चण्डी में जो कौमारीशक्ति (अनधा) का ध्यान है, उसमें अंकित है ''मयूर कुक्कुटवृते''। इसकी विभिन्न व्यञ्जनाओं में से मुख्य व्यञ्जना यह है मयूर सा, कुक्कुट नि । इसके द्वारा नाद के सप्तस्वर की अभिव्यक्ति का ज्ञान होता है। प्रणत्रादि, जिसमें गायत्री आदि छन्दः निपुटित हैं), उक्त सप्तस्वर से उनका उद्गीय अयवा उद्गान होने पर वे यथार्थ छन्द ग हो कर अनघ हो जाते हैं। प्रत्येक मंत्र उद्गान की आकृति से साधित होता है। जैसे नाम संकीर्तन।

#### जप के यात्रापथ का दृष्टान्त

मान लो कि जप करते-करते किसी एक अर्ताक किस्थित के कारण मध्यमा की सुरंग को पार करके पश्यन्ति की सीमा पर आ पहुँचे हो। वहाँ किसी न किसी दिव्य शब्द का श्रवण-दर्शन-भाव-पुलक आदि हुआ। अब प्रश्न उठता है कि किस कला में यह सब हुआ? क्योंकि पश्यन्ति में प्रवेश करते ही चिद्गगन का वह चन्द्रमा हाथ की मुट्ठी में आ गया! क्रान्तदर्शी किवगण ने जिस पथ को तलवार की धार के समान 'निशत' कहा है, उस तलवार की धार वाले निशत पथ पर तुमने अभी मात्र पैर ही रक्खा है! वहाँ का दिव्यगन्ध, श्रवणादि भाग्यवशात् प्राप्त हुआ, श्रद्धा वृद्धि होने लगी। फलस्वरूप दुर्गम चढ़ाई-उतराई वाले मार्ग पर बढ़ने का 'कलेजा' लेकर उस संकटापन्न मार्ग पर पदक्षेप की दृढ़ता मिली। पश्यन्ति अस्फुरन्त ज्योतिः तथा रस से परिपूर्ण ''ततः परः ततो वरीयान'' रूप से सज्जित उध्वंस्तर का एक अभिनव प्रसारी लोक है। स्थिर, वीर, धीर, होकर क्रमागत रूप से आगे बढ़ना चाहिये। यहाँ भी नूतन रूप से छन्द के परिणयी से समन्वयी पर्यन्त के पंच पर्वों को साधना होगा। इसे साधित न करने के ही क्रकारण युधिष्टिर को

छोड़कर शेष पाण्डवों का हिमालय में पतन हो गया था। एकमात्र युधिष्ठिर ही स्थिर थे, क्योंकि वे ऋत, सत्य, छन्द में स्थिर थे। स्वयं कृष्ण के सखा अर्जुन का भी पतन हुआ। क्यों ? क्योंकि उन्होंने भी छन्दः के छद्म रूप को सर्वधा, सर्वकाल में एकान्तिक रूप से नहीं जाना था।

क्षुरधार के समान मार्ग में जीवन की तीन भंगुरता-उरु, तनु, अणु

जीवन सें भंगुरता तीन प्रकार से रहती है, उरु, तनु, अणु। अभिमानी दुर्योधन का उरु भंगुर था। अर्जुन का भंगुर कहाँ, किस प्रकार से गुप्त था? इस प्रकार के वज्रसार सत्व में, जिन्हे स्वयं योगेश्वर ने अपने हाथों से योग में योजित किया, उनके भीतर भी भंगुरता!

भंगरपंञ्चकम् निपतित उरुभंङ्गात् भंड्गुरो धार्ताराध्द्रो विदरति तनुसन्धिर्भङ्गुरो जारसन्धः। विशति च शिशुपालो भंगुराणुर्महान्तं त्रिदिवसरणियातो भंगुरवचापि पार्थ: ॥ वसुदेवसुतमंत्री भंगूर: कि ध्रुवोवा किमगलितकषायो भंगुरो नारदो वा। गमितवदरिकः कि भंगुरवचोद्धवो वा वरितजनकतीर्थी भंगुरी जातविद्वान्।। अधिगतमनुसेतुर्भगुरः सिद्धमंत्री जहदजहदिति द्वे भंगुरः कि विचारी। स्फुरितपुलकहर्षो भंगरो भक्तभाव: समधिगतसमाधिर्भंगुरो व्युत्थितः किम्।। प्रभवति किमु छन्दो भंगुरं वामृताय प्रभवति किमु वाक्यां भंगुरं वाक्षराय। प्रविशति किमु चेतो भंगुरं वाष्यचिन्त्यां प्रसरित किमु दीपो भंगुरो यत्र भानु: ॥ जप जप न हि यावद् भंगुरं यात्यमात्रं कुरु कुरु न हि यावद् भंगुरं थाति शान्तम्। भज भज न हि यावद् भंगुराद् भीतिभंगो मन मन न हि यावद् भंगुरासिङ्गसङ्गः ॥ ४९-५३ ॥

उरु, तनु एवं अणु रूपी त्रिविध भंगुरता के दृष्टान्त (व्यक्तरूप से)

अश्मसार तुल्य देह वाले दुर्योधन (धार्त्तराष्ट्र) का एक अंग (उरु) भंगुर था। इसी कारण वह भीम के गदाघात से निपतित हुआ। दुर्योधन का जो उरु है, वह केवल उसी के देह का अंग नहीं है। वह जीवमात्र का उह है। वह स्यूल मंगु-रता का प्रतीक भी है। उह — उद्धत — विशेषतः अभिमान। इसे अंग भंगुरता कहा जा सकता है। अब देखों कि जरासन्ध भी मल्लयुद्ध में अजेय था। उसकी भंगुरता कहाँ थी? तनु सन्धि में थी। यह भंगुरता वाह्यतः व्यक्त नहीं होती। तनुसंधिगत होने के कारण यह तनु है।

वहाँ भंगुरता थी, अतः तनुसंधि विदीणं होने के कारण उसका ध्वंस हुआ। इसे सिन्धभंगुरता भी कहा जा सकता है। तुम्हारा क्रियाकमं, जपादि अंग विशेष मजबूत हैं, तथापि सिन्ध में, इनकी पारस्परिक सम्बद्धता में दरार है। अतएव क्रमागत जरासन्ध वध हो रहा है। सिन्ध को संभालो ! जो तुम्हारा अरि ( शत्रु ) है, वह सिन्धि पकड़ते ही चीर कर रख देगा ! दुर्योधन के सम्बन्ध में श्रीभगवान ने अपनी जांच पर हाथ मारते हुये भंगुर स्थान का सन्धान दिया था। जरासन्ध के समय अन्य संकेत था—सिन्ध को पकड़ो ! तदनन्तर शिशुपाल वध में क्या हुआ ? यहाँ अणुभंगुरता है। यहाँ भी गदा आदि की आवश्यकता नहीं है। स्वयं चक्रो ने उसका वध किया!

अणुभंगुर शिशुपाल का अणु उस महान् श्रीभगवान् में प्रविब्द हो गया ! क्यों कि अणु का (सूक्ष्मतम, कारण का ) लय तो 'पर' अथवा 'परम' में ही होगा। इसे पूर्वोक्त क्रमानुसार मर्मभंगुरता भी कहा जा सकता है। सर्वसृष्टि में यह भंगुरता का बीज है। इस त्रिविध भंगुरता के लिये तीन मंत्र हैं वषट, वौषट्, स्वाहा। पुनश्च, स्वर्गारोहण पथ के यात्री स्वयं पार्थ अर्जुन भी भंगुर हैं, यह देखा! विचार करो कि उनकी भंगुरगा कहाँ थी? गीता में उन्होंने ''क्षुद्र हृदय दौर्बल्य'' को काट दिया। किन्तु जो सूक्ष्मतम हृदय दौर्बल्य था, उसका क्या हुआ? हृदय की यंत्रणा सतेज हुई अर्थात् उर भंगुरता का दोष कटा। Nerve भी मजबूत हुआ। अर्थात् तनुदाष भा कट गया, किन्तु जो नाड़ी चक्र (Nerve Central) दोनों का नियंत्रण (Control) करता है, वहाँ तो दुबँलता छिपी रह गयी!

#### उक्त त्रिविध भंगुरता का दृष्टान्त, प्रच्छन्न रूप से, प्रच्छन्न अतर्किक रूप से प्रकट होता है।

श्रीनारद से बालक ध्रुव ने मंत्रलाभ किया और जप ध्यान में लग गये, भगवान का दर्शन भी मिला। अन्त में उनके लिये ध्रुवलोक की व्यवस्था हुई। किन्तु व 'नगद विदा' क्या माँगते हैं ? वही भंगुर, उरुभंगुर वस्तु ! स्वयं नारद ने दासी पुत्र रूप से, इस लोक में आकर गुरु से चतुर्व्यूह मंत्र प्राप्त किया। जपध्यान में कोई त्रुटि नहीं किया। भगवान ने दर्शन भी दिया। कहा ''अविपक्व कषायाणां सुदुद्धांऽहं कुयोगिनाम्''। सर्वनाश ! नारद भी कुयोगी, अविपक्व कषाय ! यह कषाय

है तनु । पुनः देखो ! भगवान के साक्षात् शिष्य तथा सुहृद् उद्धव को भी भगवान ने साधनार्थं बदरिकाश्रम भेजा ! उनकी भंगुरता कहाँ थी ?

वह थी तनु एवं अणु के मध्य में । उसे खोजने का यत्न करो । अन्त में देखों, जो जन्म से ही विद्वान हैं, ऐसे सर्वभूत समदर्शी शुकदेव ने भी ब्रह्मज्ञ जनक को तीर्थ, या गुरु एप में वरण किया था ! उनमें भी भंगुरता ! मिथिला में एक दिन अग्निकांड करके उस अणु भंगुरता को उरु रूप में प्रदिशत किया गया । ( जनक ने मिथिला में अग्नि लगने पर यह कहा कि मिथिला में अग्नि से सब जल रहा है, परन्तु मैं (आत्म-तत्व) कैसे जलेगा )।

(श्रीश्री चण्डी में वैष्णवी शक्ति का ध्यान "शंख चक्र गदा शार्ड्ज" इन आयुध चतुष्ठय से किया जाता है। शंख-ध्विन = श्रवण-उच्चारण, चक्र = आवृत्ति अथवा अध्यास (व्याहरण), गदा—व्यूढ़ (रूढ़) अन्तरायों का निराकरण, शार्ड्ज = धनु जो प्रणवादि मंत्रों की प्रत्यंचा खींचकर आत्मा को तीर बनाकर ब्रह्मरूप लक्ष्यभेद करे।)

# जपी, विचारी तथा योगी की भंगुरता

तुम सिद्ध मन्त्री हो, तब भी देखता हूँ कि मन्त्र के सेतु भाग (जैसे प्रणव की अर्धमात्रा) में उपनीत होकर भी भंगुर ही हो। उससे क्या प्रकट होता है? सेतु के इस पार उरुभंगुर, सेतु की सिध में तनुभंगुर, उस और किन्तु सेतु के मध्य में अणु भंगुर। सेतु पार कर छेने पर भंगुरता नहीं रह जाती। तुम विचारवान हो। महावाक्य (तत्वमिस आदि) में जहत्-अजहत् अंशद्धय रहते हैं। इस प्रकार से भाग त्याग छक्षण विचार का नियम है। तब भी विचारवान होने पर भी तुम भंगुर ही हो! तुम योगी हो, तुमने समाधि प्राप्त है, किन्तु समाधि भी तो भंगुर है। उससे भी व्युत्थान हो जाता है। तो व्युत्थित अवस्था में क्या वस्तुतः भंगुर है अथवा क्या भंगुर नहीं है, इस पर तुमने विचार विमर्श किया है क्या? तुम भक्त हो। तुम में भक्तिभाव, पुलकहर्ष आदि 'सात्विकविकार' अवश्य रफुरित हो रहे हैं, तथापि ये सब भाव भी तो भंगुर हैं! अन्त में तीनों स्थलों में उरु प्रभृति भंगुरतात्रय का विचार करो। वाराही शक्ति के ''गृहीतोग्रमहाचक्रे दंष्ट्रोढृतवसुन्धरे'' महाचक्र और दंष्ट्रा के द्वारा मंत्रादि छन्द को भंगुरता से निकालने का संकेत दिया गया है। दंष्ट्रा शब्द से उकार रूपी ज्या तथा टंकार भी ध्वनित हो रहा है।

जो छन्दः भंगुर है (जैसे ऐतरेयोपाख्यान में गायत्री को छोड़कर अन्य छन्दः) वह क्या साक्षात् रूप से अमृतदोहन कर सकता है ? जो स्वयं ही भंगुर तथा कम्प-मान है, क्या वह उदयास्तहीन (चिदादित्य) सूर्य जहाँ प्रकाशमान है, वहाँ तक प्रसार प्राप्त कर सकेगा ?

#### जपादि की अवसान भूमि

अतः तुम तब तक जप करते रहो, जब तक वह अमात्र किंवा मात्रातीत में पर्यविसित नहीं हो जाता। उसका बल्यूर्वक बीच में ही वध नहीं करना। तुम तबतक किया अथवा अनुष्ठान करते रहो, जब तक किया नैष्कम्यं की शान्तभूमि में लीन न हो! किया को भी आगे बढ़ाते-बढ़ाते एक स्थान पर स्थिर कर देना उचित नहीं है। तुम तब तक भजन करते रहो, जबतक निखिल भंगुर का भय स्वयं एक ज्योतिरस के आस्वादन में भंग न हो। कुछ भाव का उदय हो जाने पर उसकी बूंद होकर पड़े रहना उचित नहीं है। यदि तुम ज्ञानी हो, उस स्थिति में तबतक श्रवण—मननादि करते रहो, जबतक समस्त भंगुरता से असंग, प्रपन्चोपशम, अद्वैत आत्मतत्व में स्थिति न हो। जब भाग त्याग लक्षणादि विचार द्वारा लक्ष्यार्थ की शुद्धि हो जाये, तब कदापि यह मत सोचना कि ''बस! अब किला फतह है'' और यह सोचकर वाह वा कि आस्फालन में प्रवृत्त मत हो जाना!

अब तो यह आवश्यकता है कि परम ज्योतिरस की साक्षात् उपलब्धि और उसका आस्वादन हो। 'अखाड़े' में तुमने कर्मवादी एवं उपासना पन्यी को विस्तृत मारात्मक जुजुत्सु के दाव द्वारा फतह कर लिया है, तथापि यह याद रक्खो कि कुश्ती के अखाड़े में चाहे जो हुआ हो, अन्त में उनके साथ अन्तरंग रूप से गले न मिलने पर तुम्हारा यह पहलवान वाला वेष खिसक नहीं सकेगा, तुम एकान्तिक रूप से निरावरण होकर ''पारमहंस्य'' की अपरोक्षानुभूति में चिरस्वस्थता का अवसर नहीं प्राप्त कर सकोंगे।

( पहले जिस उकार रूपीं उद्धारण अथवा उत्तोलन शक्ति का परिचय मिला है उस शक्ति का कार्य है क्षिति, अप, तेज, वायु एवं व्योमरूपी पंचपवं को शेष कर देना। वाराही, नर्सिही, ऐन्द्री, शिवदूती तथा चामुण्डा मूर्ति रहस्य व्यञ्जना को समझना होगा। यह कालान्तर में आलोचित होगा।)

## भंगुर-भंग की भंगी अनुकूल अथवा प्रतिकूल

जो भंगुर है, वह तो अवश्य भंग होगा, किन्तु भंग होने से पूर्व यदि वह हिडिम्बातनय घटोत्कच के समान कुरुकुल का ध्वंस, वैरी-ध्वंस करने के पश्चात् भग्न होगा (मृत्युमुखी होगा), तब भी भरोसा लायक बात थी ! यह तो भग्न होता है अपने ही घर को भग्न करने के उपरान्त ! काल वैशाखी की आंधी में गृहस्य के आँगन में उगे ताड़ वृक्ष के समान मकान तोड़ते हुये गिरता, भग्न होता है। तभी इसे भंग होते समय घटोत्कच वाला कायदा सिखलाना चाहिये कि वैरीकुल का विनाश करके तब भग्न होना ! अर्थात् वह मित्र है अथवा वैरी, यह विवेचना करके तब भग्न करो। अतएव भंगुर को भी व्याहृति सिखलाना चाहिये। अन्यथा इस कारिका में लिखी दशा तुम्हारी भी होगी:—

अयि कुरंङ्गः भुजङ्गसमाकुलं चल चिराय विहाय लतालयम् । वृक्नखेषु पतंश्च पलायसे ( पलायितः ) कियु वनाग्निमुखेषु निपात्यसे ( निपतितः ) ॥५४॥ एक भंगुर से पलायित होकर अन्य भंगुर में निपातित ।

पारमहंस्य भूमि

हे आर्त्तजीवरूपी कुरंग ! तुम तो अपने लतावितान में (गृह में) सुख से थे। किन्तु तुम्हारे सुख का लतालय तो काल गर्भ समाकुल है, क्या यह देख रहे हो? यदि यह देख सकते-तव उसे चिरविदा देकर चल देते। परन्तु कहाँ जाओगे? गहन वन में? वहाँ भी तो कृतान्त के दास वृक् के नखों में जा गिरोगे! क्या तुमने सोच लिया है कि संसार से भय पाकर लगोटी चिमटा लेकर वन में चले जाओगे? किन्तु तुम्हारा भाग्य अच्छा था। वहाँ वन में बाध के पंजे में पड़कर भी गुरुकृपा से वच कर भाग आये हो, भाग कर तो चले आये, अब कहाँ जाओगे? शायद अब कालदावाग्नि के मुख में कूद पड़ने को उद्यत नहीं हो! गृह में सर्प का भय, वन में व्याझ भय और प्रवज्या में भी कालदावाग्नि का भय! पारित्राजक होने पर भी देखता हूँ कि वही भंगुर पकड़ दवाने के लिये साथ है, अतः भय तो नहीं कटा। गृह में, वन में यह काल भय घेरे ही रहता है, किन्तु यहाँ? महिष्यलघन्टाघनरव के साथ "निरालम्बो लम्बोदर जनिन कं यामि शरणम्!" परमहंस भूमि सम्यक् रीति से अधिगत होने तक यही "कालोऽस्मि लोकक्षयकृत् प्रवृद्धः" रूप को वे अतिवृद्ध के सम्मुख भी संवरण नहीं करते। अतः एकान्तिक "अभिः" भाव सहज नहीं होता।

अतएव व्याहृतित्रय किस प्रकार से जापक के जपयज्ञ में क्रमशः नादज्योति प्रभृति का स्फुरण कर सकने में समर्थ मन्त्रोद्धार एवं मंत्र चैतन्य का सम्पादन करती हैं, उसे सम्यक् रूप से जानने के लिये निम्नोक्त कारिकाओं की भावना करो—

#### नादोरुऋमाष्टकम्

जपक्रदिप यदित स्वं जपं ह्यन्नरूपं तदिशतिमिह धत्ते सप्तधात्वं कलाभिः । न नदित तनुनादे वाचिकादीनि नादे नदित च चतुरस्त्रं ज्योतिरन्नं रसालम् ॥५५॥ धर्मति च तनुशंङ्खं शाश्वत व्योमनादे, स्फुरितमवरसन्धौ ज्योतिरंशुस्फुलिङ्गैः । कणिमह यदि सेतुं प्राप्य पश्येरजस्त्रं वद वृतवरसन्धिश्चेक्षसे कि ततो वा ॥१६॥

सेतो: पारे निपतित मनो मन्यमानं पराञ्चि त्यवत्वा तन्वीं भजति तदणुं प्रोज्वलां योनिमग्र्याम् । यद्भूमिष्ठं तदपि च मनो मैथुनान नादभासोः पश्यन्तीं तत्स्वरसकुशलज्योतिषा को न पश्येत् ॥५७॥ यावत् सेतुं न तरित मनुन्तुस्तावदुद्धारकर्म वाराही तां भूविमवजलादुद्धरेन् मन्त्रशिवतम्। तीत्त्र्वी सन्धी त्ववरवरयो नीरसिही-प्रभावान् नादज्योतिर्मिथुनमनसोरुक्रमेणार्णसंवित् ॥५८॥ काम्येत्रोचेदणुसरणितः क्रान्तदर्शी पुमान् स चैतन्यं कि भवति महतोऽप्युद्धृतस्याक्षरस्य । पश्यन्त्यां यत् त्रितयमिलनं नादसद्भावभासां तत्तीर्थानां सुपथभजातां मन्त्रचैतन्यसिद्धिः ॥५९॥ आसेतोर्थोऽक्षरतनुभृताऽनाहतो गीयमान इचक्रे सोऽपि प्रथमसवनं मन्त्रचैतन्ययागे । चकाते गीद्विविध सवनं भावदोहश्व सेतौ पारे प्रत्यक् त्रिविधसवनं चिक्ररे भूर्भुव स्वः ॥६०॥ स्फ्र्लीनादः स्फुरित यदि चित् स्थूलमन्त्राक्षरेषु मूर्त्तोभावः क्षरति यदि चिज् नादमध्यस्थमाध्वीः । जोषं ज्ञानं मृषति यदि चिज् ज्तोतिषे नादभावौ ज्योतिः पारं चलति यदि चिज् ज्योतिषां ज्योतिरेति ॥६१॥ न्यासोर्न्यस्तदरणिचयो जापयागाय वेदौ प्राणायामैरनलमथने व्याप्रियेत क्रतुज्ञः । वाराही सा तदुपरि नये न्निम्नगं भूतशुद्धौ मानसेज्यं वहति हविषा ह्याहुतं तद्वरेण्यम् ।।६२।।

#### पुनश्च व्याहृतियज्ञ । पर्जन्य शब्द की व्यञ्जना

'यज्ञाद् भवित पर्जंग्यः पर्जंन्यादन्नसंभवः'' इस वाक्य में अन्न संभव है "भूः" पर्जन्य है स्व और यज्ञ ही भुवः है । पृ अथवा पृ ् जन्, इस धातु के मिथुन से उत्पन्न पृजन् = जो श्रेय एवं प्रेय का पूरक तथा जनक है । इसका भाव है पर्जन्य । इसे साधारण मेघ अथवा वृष्टि नहीं ससझना चाहिये । प्रेयः अथवा अभीष्ट दान में समर्थ तथा इनका पूर्ण वर्षण करने वाला जो कुछ परोक्ष में (उस, That के रूप में) अवस्थित है, वह पर्जन्य है । पर्जन्य में श्रेयः एवं प्रेयः परोक्ष रूप से, सम्भावना के रूप में अवस्थित है । वह 'अन्न' के रूप में प्रत्यक्ष एवं गोचर होता है । वह अब That न होकर This (भूः) हो जाता है । यज्ञ कर्म किसी शक्ति विन्यास (अपूर्व)

द्वितीय अध्याय

को संघटित करते हुये That को This कर देता है। इस उपयुक्त शक्ति संस्था को (Requsite Field of Energy को) न तो यह और न तो वह ही कहा जा सकता है। उसका स्वयं का (Intrinsic) कोई दिक् (Directedness) नहीं है। यह भुव: है।

#### जपयज्ञ से किस प्रकार 'यज्ञामृतफलभुक्' होगा ?

अब यहाँ देखा कि जपयज्ञ में जप करते हुये जिस जप को अन्नरूप में साक्षात्कृत किया गया है, वह है व्येति। क्योंकि 'स्वं जप' से वह प्रस्तुत है। अन रूप से अदन किया गया है, वह अन्न भी (पूर्वोक्त रीति से) सप्तकला प्रसज्यता के कारण सप्तधा हो जाता है। उसमें प्रथम तीन प्रकार की अन्न प्राप्ति है वाचिक, उपांशु एवं मानस। (अर्थात् उक्त तीनों वैखरी जप)। जब तक इन तीनों जप के हारा सूक्ष्म नाद का स्फुरण नहीं हो जाता (न नदित तनुनादे), तब तक इन्हे वैखरी जप ही कहते हैं। अर्थात् सूक्ष्मनाद के अनुग्रह की पूर्वावस्था में इन वाचिकादि विविध अन्न का जो अदन है, उसे ही यहाँ (इह) लक्ष्य किया गया है। नाद की अभिव्यक्ति के परचात् (नादे नदित च) जो अन्न अदन के लिए प्राप्त होता है, वह अन्न वास्तव में ज्योतिष्मत् तथा रसाल है। जिस कारण ज्योतिष्मत्ता को प्राप्त वह अन्न 'चतुरस्त्रं' चार कोणों तथा अर से युक्त है, उसी कारण नाम अथवा नादानुग्रह के परचात् रसाल ज्योतिष्क्प से उपनीत अन्न की भी चतु: कला प्रत्यक्ष हो जाती है।

# सेतु की वर तथा अवर सन्धि। 'तनुमानस' किसे कहते हैं। तनुमानस अनुभूति को किस स्तर पर्यन्त ले जाते हैं?

महानाम अथवा नाद तो व्योम के समान सर्वत्र गमन में समर्थ तथा शास्वतिक है। यहाँ विपर्यय यह है कि हमारी जप क्रिया में उसका अनुग्रह सचराचर
रूप से अनुभूत नहीं होता। अनुभव प्राप्त करने के लिये "तनुशंखे" अथवा तनुमानस
में "पिरक्षीणरजस्तमः सूक्ष्मक्रमावगाही" मन में उस ध्विन के श्रवणार्थ उन्मुखता
होती है। उससे विमुखता के कारण ही यह सब स्थूलत्व एवं जड़त्व है। अथवा अव
उसकी ओर उन्मुख होकर सन्धान प्रारंभ करो। संन्धान में पहले जो अन्न उपस्थित
होता है, वह यद्यपि ज्योतिस्मत् है, वह अब जड़, मिलन अन्न नहीं है, तथापि तब भी
यह देखता हूँ कि उस अन्न से कितनी ही कुण्ठा एवं संकोच के साथ "आलोककण"
ही विच्छुरित हो रहे हैं। समस्त आलोक राश्चि का बंधन भग्न नहीं हो रहा है। जप
एक अनिश्चित स्थिति में तमस् के मध्य यात्रा कर रहा है। तमस् के परपार जो
आदित्यवर्ण महान् ज्योति है, उसका कोई निर्देश ही नहीं मिल रहा है। सहसा
देखता हूँ—तमस् को चीरते हुये सचिकत स्थिति में ज्योतिकण विच्छुरित होने लगे।
वया ये अदृष्टपूर्व ज्योतिकण हैं? साथ ही अश्रुतपूर्व सुर तथा छन्द की एक झलक

झंकार और अनास्वादितपूर्व भावपुलक की एकआध स्पर्श सिहरन । यह **"**विच्छु-रित कणविभाव'' का भाव कब घटित होता है ? जब जप 'तनुमानस' का हाथ पकड़कर अवरसन्धि के स्थल पर उपनीत हो जाता है। वैखरी एवं मध्यमा की संयो-जक सन्धि को अवरसन्धि और मध्यमा तथा पश्यन्ति की संयोजक सन्धि को वर सन्धि कहते हैं। तत्पश्चात् भू: सन्धि तथा स्व: सन्धि की संज्ञा दी जाती है। अच्छा. यदि सेतु में उपनीत होकर अजस्त्ररूपेण पूर्वोक्त ज्योति—छन्द आदि का अनुभव कर सको, तब बोलो स्वर सन्धि एवं तदुत्तर भूमि में (ततोवा) किस प्रकार से उनका अनुभव करोगे ? कण तथा अजस्त्र, इन दोनों शब्दों पर ध्यान दो । अजस्त्र अवस्था में कणभाव नहीं जाता, तथापि कण समूह की जो कुण्ठा तथा कार्पण्य है, वह दूरीभूत हो जाता है। मानों एक रुद्ध झरनाधारा का मुख सहसा खुल गया। तम उसे चाहे जितना दबाओ, वह अब रुद्ध नहीं होना चाहता । Effort and Exertion की वाहिता एवं अनियमितता के स्थान पर Inspiration and Spontaneity की एक अनायास नियततापूर्ण अवस्था तुम्हे प्राप्त हो रही है। तृष्णार्त्त अवस्था में फल्गु नदी की बालुका को एक ओर हटाओ, वहीं पर पिपासा की शांति के लिये जल प्राप्त हो जायेगा। किन्तु अन्य स्थान पर बालू के गर्त्त को भरने में कितने क्षण लगते हैं? गर्त्त करके जल छोड़ो, क्षणमात्र में तिरोहित हो जायेगा। यदि किसी प्रकार से बालुका के तल में एक स्त्रोत फूट उठे, तब क्या उसके ऊपर बीसों बोझ बालुका छोड़ने पर भी वह सूख सकेगा ? इसे अजस्त्र अवस्था कहते हैं। कण के अनन्तर अजस्त्र । पहले प्रसाद 'कणिकामात्र' तदनन्तर 'भूरिशः' । अजस्त्र के उपरान्त भी और दो प्रकार का ज्योतिरसाल अन्न है। अतः पहले वाले तीन और ये चार, सर्वसम्मत सात । यदि अन्तिम दो का नाम प्रोज्वल एवं परमोज्वल रक्लो, तब इन चारों में से प्रथम दो का नाम कणोज्वल एवं कामोज्वल कह सकते हो। रस एवं वाणी ( छन्द ) के दृष्टिकोण से भी इनका स्वतंत्र नाम होगा।

## "नादाभ्यन्तरं ज्योति ज्योतिरभ्यन्तरंमनः"

अतः तनुमानस ने तो पथ का प्रदर्शक दिशानिर्देशक होकर सेतु की वरसन्धि पर्यन्त पहुँचा ही दिया। फलतः नाद, भाव एवं भास (ज्योतिः) का (कणरूपेण नहीं) अजस्त्र रूप से हमने अनुभव किया। यदि परा नितान्त आगे की स्थिति है, तब सेतु के पार की स्थिति तो पश्यन्ति ही है। उस देश में भी क्या यही पहलेवाला पथप्रदर्शक (गाईड) पथ दिखलायेगा? ना! यहाँ पर पहले वाले मन (तनुमानस) का पतन हो जाता है। वह मन यद्यपि सूक्ष्म है, तथापि 'पराश्वि'' के समान बहि-मुंखता तो अभी कहीं नहीं है। पराक्षवण जो मन है, वह पश्यन्ति के सीमान्त में आकर छुटकारा नहीं पा सकेगा। क्योंकि इस बार वास्तविक अन्तर्दृष्टिट (Innervision) का प्रदेश प्रारम्भ हो जाता है। यहाँ बहिर्दृष्टिट के वेग को (Momen-

tum ) को काटना ही होगा। बहिर्दृष्टि का संस्कार ( Inertra ) अभी भी सह-जता से साय नहीं छोड़ता । इसी कारण पश्यन्ति के कतिपय सोपान पर "कम्बल मुझे नहीं छोड़ रहा है'' वाली दशा कटती प्रतीत नहीं होती । यहाँ ''सच्चे के साथ कुछ-कुछ झूठा'' मिला रहता है। अत: उसके पृथकीकरण के लिये व्याहृति को साथ रखना चाहिये। यद्यपि सेतू पार हो जाने पर पराक प्रवण मन तनु त्याग कर देता है, तथापि "संकोच शरीर" कुछ और दूरी तक साथ नहीं छोड़ता। चलता रहे। किन्तु इस मन के पतन के साथ-साथ एक अभिनव मन भूमिष्ठ हुआ। (नादाभ्यन्तरं-ज्योति ज्योतिरभ्यन्तरं मन: )। इस मन को जो योनि जन्म देती है, वह कैसी है ? वह है अणु, अग्रा, प्रोज्वला ! अणु तो सूक्ष्मभाव की शेष सीमा पर्यन्त ले जा सकने में समर्थं है। अग्रया कहने से जो आगे रहकर चलता एवं चलाता ( Lead देता) है, अर्थात् जो किसी भी प्रकार की भंगी के सन्धान के लिये पीछे नहीं चलता। प्रोज्वला अर्थात् अजस्त्र के भी उत्तर में जो उज्वलता की प्रकर्ष भूमि है, जहाँ की ज्योतिः केवल चाक्षुष ज्योतिः ( Perceptual brightness ) नहीं है, वह केवल मानस ज्योतिः ( conceptual Lucidity ) भी नहीं है, किन्तु वह वास्तविक आन्तर ज्योति अथया विज्ञान भाति (Inner illumination) है। इसे न जानने की स्थिति में पच्यन्ति के दर्शन को ठीक से समझा नहीं जा सकता। हम यह देखेंगे कि इस प्रोज्वल में आने पर भी अभी सत्यलोक शेष है। सत्यलोक शेषलोक है। (जप-सूत्र मे सत्यं, सत्यमिति, सत् एवं तत् इन चारों सूत्रों के द्वारा सत्यवस्तु का संकेत दिया गया है )।

अच्छा ! योनि का संवाद लिया ! अव नूतन जातक का नाम क्या होगा ? "मन" ही कहो । नाद एवं भास के मैथुन से यह उत्पन्न (जात) हुआ है । अणुमानस, अतिमानस नाम भी आवश्यकता के अनुरूप चल सकते हैं । यहाँ पश्यन्ति के जो सब अभिनव, अपरूप ज्योतिर्मय धाम हैं (Realms of higher and brighter experience), उन्हें इस नवजातक मन की 'स्वरसकुशल दीपछटा' में क्या देखना उचित नहीं है ? यह नूतन आलोकरूपी पथप्रदर्शक (दिशाएँ) अपने रस और कौशल के द्वारा सब कुछ को सरस एवं कुशल रूप से दिखलाने के लिये तत्पर रहता है । अतः इसे मत छोडना ।

सन एवं मनु परस्परतः सहग हैं। ऋद्धमान, समृद्धमान, समर्थमान का वास्तविक पश्यन्ति भूमि मे आरोहण

मन के साथ का यात्री कौन है मनु अथवा तुम्हारा जपमंत्र । पहले मंत्र का उद्धार, तदनन्तर चैतन्य तो करना ही होगा । इस सेतु को पार करने के बहुत पहले ही उद्धार सम्पन्न हो गया है । सेतु पार न होने तक ही उद्धार कर्म चलता है । उद्धरण शक्ति है वाराही । तुमने मनु को मन के साथ करके सेतु को पार किया

है । वाराही शक्ति साथ ही साथ मन्त्रशक्ति को निम्नतल से उठाते हुये क्रमशः उद्दर्व में स्थापित करती जाती है। मन्त्र का शक्तिमान (Energy level or Value ) विधत होने पर ही कुछ हो सकेगा। वैखरीजप द्वारा मन्त्रशक्ति मूलत: समिष्टिमान ( अर्थात् Arithmetic summation के रूप ) में बढ़ती है। अत: संख्या के अनुसार जप एवं पुरश्चरण करे। इस समिष्ट मान को क्रमश: ऋद्ध-मान, समृद्धमान करने के लिये मन्त्र में स्थित अर्धमात्रा को जाग्रत करना चाहिये। जैसे मध्कैटभ के भय से भीत ब्रह्मा को योगनिद्रा का स्तवन करना पड़ा था। ऋद्धमान के लिये अवरसन्धि को एवं समृद्धमान के लिये वरसन्धि को पार करना होगा। तदनन्तर समर्थमान की स्थिति में पश्यन्ति प्रवेश हो सकता है। जैसे एक-एक पैसा एकत्र करते हुये एक रूपया जुटा। अब इस रूपये को ऐसे कारबार में लगाना चाहिये, जिससे यह दूना, तिगुना, चारगुना हो सके। ऐसे १००) जुट गया। अब इसे ऐसे कार्य में लगाओं ताकि यह स्वयं को वर्ग, घन इत्यादि में विधात कर सके। अर्थात् १००००) इत्यादि हो जाये। विज्ञान की Molar Energy, Molecular Energy, Atomic Energy आदि की इससे तुलना करना चाहिये। वाराही तो शक्तिमान को क्रमशः उत्तोलित करती चलती है। अब सेतु की दोनों सन्धियों को पार करने के लिये नारसिंही का प्रयोजन है। संधिका अर्थ है जिसका किसी न किसी प्रकार से विग्रह है। (अर्थात् संग्रह नहीं है )। तदनन्तर मिलन होता है। मिलन अर्थात् संग्रह! समस्त वैर विग्रह को नारसिंही अपने वज्र से भी कठोर नखों के द्वारा पूर्ण कर देती है। वाराही ्तवं नारसिंही मन्त्रोद्धार कर्म को करती हैं। किन्तु मंत्र चैतन्य, संवित्, कैसे हो? वह घटित होता है उरक्रम द्वारा। वे कौन हैं ? वे हैं नादज्योतिर्मिथुनतनु रूपी अणु (वामन) मन।

अच्छा ! वाराही, नार्रासही प्रभृति मन्त्रोद्धार में व्यापृता रहृती हैं। वे कहां से प्रत्यक्ष होती है ? इसके लिये निष्ठापूर्वक जपयज्ञ करते रहना चाहिये। इससे मंत्र-गृह एवं इष्ट की त्रिमूर्ति यथा समय इन-इन शक्तियों के रूप में प्रकट होती है। यह स्मरण रखना कि उनका प्राकटय तुम्हारे नैकट्य की अपेक्षा करता है। जहाँ से मंत्रादि आकर तुम्हारे उद्धार का भार ग्रहण करते हैं, अन्ततः वहीं तक अउद्धरेदात्मनात्मानं नात्मानमवसादयेत"। (नैकट्य आवश्यक है।)

## मंत्र का शक्तिरूप में जागरेण एवं संवित् रूपेण जागरण उद्धृत मन्त्र एवं उद्बुद्ध मन्त्र

यदि क्रान्तदर्शी किव अणु (सूक्ष्म से सूक्ष्म तथा तलवार की धार के समान) मार्ग पर गमन न करें, तब तुम्हारे पुरोभाग के, पूर्वपूर्व भूमि के, उपर उद्धत् महाशक्तिधर मंत्र भी चैतन्य नहीं हो सकते। अर्थात् यह जान लो कि मंत्राक्षर का महाशिवतरूप जागरण एवं पूर्ण मंत्रसंवित्रूणी जागरण, एक ही अवस्था नहीं है। उद्घृत शिवत को अव उद्बुद्ध होना चाहिये। केवल उत्तिष्ठत् एवं जाग्रत होने से नहीं होगा, 'निवोधत्' भी होना होगा। शिवत स्वयं की केवल शिवतरूप से अथवा केवल भावरूप से ही उपलिध्ध नहीं करना चाहती, वह स्वयं की बोधि अथवा विज्ञानरूप से भी उपलिध्ध करने के लिये उद्यत रहती है। इस अत्यावश्यक परिणित के लिये तुम्हे किसी किसी एक क्रान्तदर्शी किव अथवा एक पुरुष से मिलना होगा। वर्तमान में आणव विज्ञान की मन्त्रोद्धार जितत कुशलता के कारण महाशिवत की जागृति हुई है। मन्त्रचैतन्य विधान में जो पुरुष (Scientific Theory) व्यापृत हैं, क्या वे क्रान्तदर्शी हैं? ऐसा नहीं है। प्रत्युत् वे एक ही नेत्र से देख रहे हैं, उनका दूसरा नेत्र अन्धा है! वे वाहरी विज्ञान में कुशल हैं, परन्तु वे अन्तर विज्ञान तथा प्रज्ञान में अन्ध ही हैं।

अतः परिलक्षित होता है कि मन्त्रोद्धार तथा मन्त्र चैतन्य में एक दुस्तर व्यवधान है। मन्त्र की साधना में जहाँ से एक ज्योति का स्पर्श मिलता है, वहाँ से ही मन्त्र चैतन्य की सूचना मिलती है, किन्तु मन्त्र चैतन्य सिद्धि तो अत्यन्त दूर की बात है। मध्यमा सेतु को उत्तीर्ण कर लेने के अनन्तर हम पश्यन्ति की सीमा में आ जाते हैं। यहाँ नाद, भाव एवं भास (ज्योति) रूपी त्रिधारा का मिलन घटित हो जाने पर जिस त्रिवेणी की रचना होती है, उस तीर्थ का वरण करते हुये (जो साधक) कुपथ का त्याग करते हैं, वे ही मन्त्र चैतन्य सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं।

मन्त्रधोग का त्रिविध हवन । यह तीनो हवन क्रमशः किसके द्वारा निर्वाहित होंगे ? नाद-भाव-ज्योति-भूर्भुवस्वः

जब तक सेतु पर उपनीत नहीं होते तब तक मन्त्र चैतन्य योग के लिये हम प्रथमतः हवन करके ही शान्त हो जाते हैं। यह हवन कौन िकसके द्वारा करता है? अक्षर तनुधारी (प्रणव आदि) की अनाहत ध्विन द्वारा प्रथमतः निष्यन्त होता है। अर्थात् मन्त्राक्षर का निष्ठापूर्वंक जप करते रहों, परन्तु उस अक्षर में से अनाहत ध्विनरूप नाद अभी स्फुरित नहीं हो रहा है। अभी नाद का अनुग्रह नहीं हुआ है, अतएव मन्त्रचैतन्य योग का हमारा जो प्रथम हवन है, वह अभी प्रस्तुत नहीं हो सका है। अक्षरतनुभृत् मन्त्र जब अनाहन म्वर को प्राप्त करेगा, उसी समय हमारे प्रथम हवन का समय एवं सुयोग उपस्थित हो जाता है। सेतु में उपनीत होने के पहले ही यह प्रथम हवन हमारे लिये सम्भव होता है। जब उस सेतु को प्राप्त कर लेते हैं, तब मन्त्र चैतन्य योग में हमें दो प्रकार से हवनार्थ प्रस्तुत रहना चाहिये। इसमें से एक का निर्वहण स्वयं वाक् के द्वारा होता है और दूसरे का निवर्हण भाव द्वारा होता है। भाव वाक् के सार रूप में निर्गलित होता



है (भाव दो, भावरूप दो )। अर्थात् वैखरी जप के अन्त में मध्यमा सेतु पर उपनीत होकर मन्त्र चैतन्य के लिये जिन दो का हम मुख्यरूपेण समाश्रय लेते हैं, उन दो से वाक्र्पी नाद एवं वाक् का सार (रस) जो भाव है, वही है भावदोह। जिस प्रकार से सेतु पार कर लेने पर पश्यन्ति अथवा प्रत्यक् चैतन्य भूमि में जाकर उपनीत होते हो, तब तृतीय हवन करना पड़ता है। यहाँ इस शेष तीन प्रकार के हवन की निर्वाहियता किसकी है ? नाद, भाव तथा ज्योति की त्रिपुटी द्वारा सम्मिलित रूप से यह यज्ञ समाधित होता है। रहम्य भाषा में इस त्रिपुटी का नामान्तर है "भूर्भुवस्वः"। अर्थात् वाक्रिपी नाद भू स्थानीय, भाव भुवः स्थानीय तथा ज्योति स्व: स्थानीय है। जब तक इस प्रकार से जपयज्ञ की पूर्णाहुति सम्पन्न नही हो जाती, तब तक मन्त्र चैतन्य की पूर्णता साधित ही नही होती। अतः मन्त्रोद्धार की तरह मन्त्र चैतन्य भी एक क्रमवर्द्धमान उदयन कर्म है। मन्त्रो-द्धार एवं मन्त्र चैतन्य होने के पश्चात् जप आरम्भ होगा, यह सोचना उचित नही है। यदि जप कर्म निष्ठापूर्वक तथा सौष्ठव के साथ चलता रहे, तब उसके अपने स्त्राह्म के द्वारा इस अत्यावश्यक मन्त्रोद्धार तथा मन्त्र चैतन्य का संवटन किया जा सकता है। यहाँ निष्ठा का तात्पर्य है जपनिष्ठा, गुरुनिष्ठा तया इष्टनिष्ठा। सौष्ठत का अर्थ है विद्या, श्रद्धा तथा उपनिषद् का त्रिवेणी संगम ।

मन्त्रयोग में वेदी समिध एवं अग्निमन्थन की भावना कैसे करना हो ? न्याय, भूतगुद्धि आदि का तात्पर्य। जपकारी के न्यास

कैसे करना हो ? न्याय, भूतशुद्धि आदि का तात्पय । जपकारा क न्यास 'भूतशुद्धि आदि का तात्पर्य। जपकारी यन्त्र की Antipathy तथा Sympathy

तदनन्तर जपयोग की प्रकारान्तर से भावना करो। योगानुष्ठान के लिए वेदी है। यह देह ही वेदी है। अंगन्यास, करन्यास प्रभृति प्रक्रिया के द्वारा इस वेदी के उपर यज्ञकाष्ट को विन्यस्त करो। अर्थात् भावना करो कि तुम्हारी यह देह रक्त मांस आदि की समष्टि नहीं है। यह मंत्राक्षर तनु तुम्हारा जपतनु है। न्यासक्रिया के द्वारा इस आवश्यक Auto-Suggestion को प्राप्त करना होगा। प्रत्येक कार्य समान-समान चलता है। विषम-विषम नहीं चलता। इसी कारण तुम्हें मंत्राक्षर के साथ जिस सम्पर्क को बनाना होगा, वह सम्पर्क है Sympathetic। जब तक मन्त्रवत् Antipathy दूर नहीं हो जाती, तब तक जप का स्पन्दन सम्यक् रूप से क्रियाशील नहीं हो सकेगा। अतः न्यास के अनन्तर वेदी के उपर वज्जकाष्ट विन्यस्त किया जाता है। तदनन्तर अभिज्ञ यज्ञकर्ता प्राणायाम का अनुष्ठान करके इस विन्यस्त वज्जकाष्ट से अग्निमन्यन करते हैं। अब भूतशुद्धि के द्वारा इस अधोमुखी अग्नि को उद्वेमुखी किया जाता है। जिस शक्ति के द्वारा अधोमुखी अग्न उद्वे जाती है, उसे वाराही शक्ति कहते हैं। अतः भूतशुद्धि में इसी वाराही शक्ति को उद्वोधन के द्वारा प्रसन्न करना चाहिये। रहस्य भाषा के अनुसार यही है कुल-

द्वितीय अध्याय

कुण्डलिनी का जागरण । इस जागरण में कुछ समय लगता है, तथापि भूतशुद्धि के समय इस उघ्वर्ग जागरण का एक Auto Suggetion इसे कल्पना अथवा भावना के माध्यम से देना पड़ता है। अवश्य ही इसके साथ-साथ अनेक मन्त्राक्षर भी प्रयुक्त होते हैं, जिनकी एक भावनानुकूल क्रिया होती है। तदनन्तर मानसपूजा, ध्यान इत्यादि अन्तर्याग करना चाहिए। इनके द्वारा उध्वंग विन्हिशिखा की छिव प्रक्षिप्त होती है और वह समृद्ध अग्नि वरेण्य भगेरूप से ज्योति में मिलित हो जाती है। क्रिया का एवंविध अनुष्ठान कर सकने पर वह यथार्थ मन्त्रोद्वार एवं मन्त्र चैतन्य का कारण बन जाती है।

## मन्त्राक्षर की 'प्रसुप्तिमव चित्शक्ति' को जगाकर रखना ही मन्त्र का साधन है। चण्डी में ब्रह्माकृत् योगनिद्रा स्तुति का मुख्य तात्पर्य यही है

"नासते विद्यते भावः" यदि मन्त्राक्षर में इस वरणीय भगेरूप से ज्योति अथवा चैतन्य की सत्ता नहीं रहती, उस स्थिति में किसी प्रक्रिया के द्वारा भी उसमें चैतन्य संचरित नहीं हो सकता था। मन्त्राक्षर में स्वयं चित् ही शुद्धरूप से, शक्तिरूप से तथा छन्दः रूप से अनुस्यूत रहता है।

अग्निगर्भा शमीवृक्ष के समान मन्त्राक्षर के गर्भ से शाव्वत अग्नि भूमिष्ट होती है। वह जिस कर्म भूमिष्ठ होती है, वही कर्म हमें करना पड़ता है। यही कर्म है मन्त्रसाधन । यह अन्तर्निहित चित्ज्योति क्रमशः शनै:शनै: स्फुरित होती है । जैसे-जैसे आवरण क्षीण होता जाता है, वैसे-वैसे इसका स्फुरण हमारे जपकर्म में अनुभूत होने लगता है। सर्वप्रथम यह वैखरीजप के स्थूलमंत्राक्षर में नाद रूप से प्रकट होती है। तब हम नाद का सन्धान प्राप्त करते हैं। इसी नाद के आधार से समस्त शब्द अभिव्यक्त होते हैं और पुनः इसी आधार में प्रविलीन होते हैं। द्वितीया-वस्था में नादस्थ जो रस अथवा मधुहै, उसका क्षरण प्रारम्भ हो जाता है। अब भाव की अभिव्यक्ति होती है। नाद में जो भाव निगूढ़ था, वह मूर्त होकर साक्षात् आस्वादन की वस्तु हो जाता है। तब हम कहते हैं "नाम में इतना रस है, इतना मधु है"। यह है अक्षर के अन्दर स्थित चैतन्य का द्वितीय उन्मेष। अब पूर्वानुभूत नाद एवं भाव का मन्थन होने लगता है । जिस प्रकार से यज्ञ में अरणि-मन्थन होता है, यहाँ भी वैसा ही जानना चाहिये। यह मन्थन क्रिया जब एका-न्तिक एवं शान्तिपूर्ण रूप से चलने लगती है, तब जिस अग्नि का प्रादुर्भाव होता है, वह है ज्ञान । ज्ञानरूप ज्योति का प्रादुर्भाव होने से ही चित् की सामग्री समाप्त नहीं हो जाती । ज्योति के पार जो ''ज्योतिषां ज्योति'' अवस्थित है, जिसे सूर्यं, चन्दः अग्नि प्रभृति कोई भी प्रकाशित नहीं कर सकता, तथापि "यस्य भासा सर्वमिदं विभाति'' उस ज्योति का साक्षात्कार होने पर ही इस यज्ञ का अवसान होता है।

#### परोक्षा शक्तिनिर्झर का बीज "स्वः"

दन्तासक्व वकारक्च रकार इति त्र्यर्णकम् । बीजं स्वरीति जानीयाददृष्टशक्तिनिर्झरम् ।।६३।।

"स्व" का विश्लेषण करने पर दन्त्य स, व एवं र प्राप्त होता है इन अक्षर-त्रय (अणं) का जो विशिष्ट बीज है, उसे अदृष्ट अथवा ऐसी सत्ताशक्ति एवं छन्द निर्झर जानना चाहिये जो साक्षात्रूप से प्रतियमान नहीं होता । इस अव्यक्त से सभी व्यक्तमापन्न, व्यक्त होता है, अतः यह स्वः है ।

## इस बीज के वर्णत्रय की विशिष्ट व्यञ्जना

दता संच्छिन्नरूपत्वं महाप्राणस्य व्यक्तये । वकारेण निगूढ़त्व पारोक्ष्यमपि गम्यते ॥ सकारः शक्तिपिन्डश्च रकारश्च निरुपकः । गृढुगाढुत्व मायाति रकारस्यान्तरान्वयात् ॥६४-६५॥

जो स्वयं महाप्राण है, अतः अविभक्त अपरिच्छिन्न है (undifferentia ated) वह है दत्ता। दंतावृत्ति का आश्रय लेकर मानो परिछिन्न (differnentia ted) हो रहा है। वकार निगूढ़ता का सूचक है, वह परोक्षता का भी सूचक है। महाप्राण स्वयं को सच्छिन्नरूप क्यों करता है? 'व्यक्तयं' इस प्रकार से व्यक्त न होने पर व्यक्ति (Individualized Manifestation) नहीं होता। किन्तु यह व्यक्तिता एक छलांग में नहीं होती। यदि महाप्राण को शक्तिसामग्री (undifferntiated power Continum) कहें तब व्योमवत् शक्तिराशि में प्रथमतः विचय संच्छेद (Differentiation) के कारण शक्तिपण्ड अथवा नीहारिका का जन्म होना चाहिये। जैसे एक जड़ ब्रह्माण्ड की उत्पत्ति में Cosmic Nebule अथवा Clouds है। दन्त्य सकार तो व्यक्ति की माध्यमिक अवस्था शक्तिपण्ड की सूचना देता है। "र" इसी शक्तिपण्ड का निरूप रूपशिल्पी है।

निरूपक तो वहाँ 'हाथ बाँधकर' बैठा हुआ है। मानो इस शक्तिपण्ड में निगूढ़ रूप, जो कुछ निरूपणीय है, निरूपण योग्य है, वह पर्दे की आड़ में, नेपथ्य में विराजमान है। वह दृश्यमंच की यवनिका को सम्यक् रूप से उठाने में रुकावट पैदा कर रहा है। स कार एवं र कार के 'अन्तरा' में मध्य में स्थित रहते हुये ( अन्तरान्वयात् ) व कार ही नेपथ्य से निगूढ़ भावों का बाह्य स्फोट कर रहा है। जब तक 'व' स्वयं को प्रथमतः 'उव' रूप में और परचात्काल में 'अ' रूप में परिवर्त्तित नहीं करता, तब तक परोक्ष की इस यवनिका का पूर्ण उत्तोलन हो सकना संभव नहीं है।

जलीय वाष्प समग्र वायुमण्डल में विराजित रहती है, किन्तु प्रत्यक्ष वारिवर्षणार्थं उसका वाष्पिण्ड अथवा मेघरूप होना आवश्यक है। मेघरूप हो जाने से ही वृष्टि नहीं हो सकती। 'व' कार की यवनिका की रज्जु को खींचे बिना कुछ भी बाहर आकर ''हाजिर'' नहीं हो सकता। अध्यात्म साधन में भी इन दृष्टान्तों की भावना करो। व बीज को प्रसन्न करना ही होगा।

हयवलर आकृति कैसे आती है ? रहस्य निरूपण

ह से य तक आने के पश्चात् तो र को आना ही चाहिये, किन्तू र स्वयं नहीं आता। जो प्रत्यक्ष होता है वह है व। महाप्राणवर 'ह' कार व्योमवत् है। वही गति एवं कलनवृत्ति को स्वीकार करने के कारय यहै। उसका फल है क्रियासंभव सहकृत् शक्तिसामग्री का मिलना । किन्तु पूर्वोक्त 'व्यक्ति' को व्यक्ति रूप से (वह) उसी समय रूपायित नहीं होने देता । वह निगृढ्रूप से 'निगृढ् परोक्ष' भाव का आश्रय करते हुये स्थित रहता है। वह पिण्ड का निर्माण करके इस अपरूप ब्रह्माण्ड को अपने 'भाण्डार' में गर्भोल्वण द्वारा आवृत्त कर देता है । यही व कार है । व कार से सीधे· सीधे 'र' का रूपायण नहीं हो जाता। मध्य में ल कार की (पिण्ड के लिये आव-रयक Plastic, Mouldable Condition ) स्थिति है । निगूढ़ नेपथ्य की अवस्था को उच्छिन्न करते हुये वह बाहर आता है। तत्पश्चात् है 'र' कार। जैसे अन्त। अन्न द्वारा ही शारीरयंत्र को अपने चालन के लिये आवश्यक ताप प्राप्त होता है। वायु, जल, मृत्तिका इत्यादि में अन्त व्यापक एवं सचलरूप से अवश्यमेव स्थित है, किन्तु उस रूप में वह हमारे लिये सम्यक् आहार्य अन्त नहीं है। वह भले ही वृक्ष-लता आदि के लिये अन्न है, परन्तु हमारे लिये विहित एवं आहार्य नहीं है। हमारे लिये जो भी आहार्य है उसे त्रीहीयव एवं दुग्धादिरूप में प्राप्त करना होगा। अर्थात् जो अन्न ''हय'' आकृति में था उसे 'व' आकृति में पाना होगा। जो अन्न वीहिय-वादि रूप में व्यापक तथा सचल है, उसका 'रुद्धभाण्डस्थ' अथवा 'गोदाम' में बन्द' रूप किसी प्रकार से घटित हो जाता है। तदनन्तर उस नेपथ्य में बद्ध, रक्षित अन्न को हमारे श्ररीर अथवा मानसिक शक्ति के रूप में प्राप्त करने के लिये, उसे ल कार ( Plastic, Mouldable, Assimilable form ) के द्वारा ही प्राप्त करना होगा। भास्कर की विपुल सचल, भोजव तेज की राशि ही उक्त 'ह य' की आकृति है, तथापि इस रूप से वह हमारे अन्न पाक का ईन्धन नहीं है। अतः काष्ठ आदि के द्वारा, कोयला, किरासिन, पेट्रोल आदि में उसे सर्वप्रथम 'व' के रूप में पहचानना पड़ता है। तदनन्तर वह इस ल कार की मध्यस्थता से 'र' (व्यक्त अग्नि अथवा तेजः रूप में) के रूप में परिणत हो जाता है। यहाँ ज्ञान है 'ह य', कर्म है ल र, मध्य में भाव की अवस्थिति 'व' रूप से है। प्रणव का नादिवन्दु 'ह य', है। अर्धमात्रा व तथा अऊम को 'ल र' का रूप दिया गया है। विश्वस्पन्दन में जो वीचि आकृति (ह य 'व'

ल र) है, वह निखिल अभिव्यक्ति की मौलिक आकृति है। हय रवल को ब्रह्म के ईक्षण की ऋजुधारा कहा जाता है।

#### ब्रह्म के ईक्षण की ऋजुधारा। उसमें वकार का अनुप्रवेश। अनुप्रविद्ध 'व' को कैसे जानना होगा ?

इक्षित में इक्षिता के अनुप्रवेश के कारण यह ऋजुषारा कार्यतः ऋजु नहीं रह जाती । जपसूत्र में उक्त है ''तमेवाधिकृत्याणुप्रवेशो ब्रह्मणः'' । इसी अधिकार के द्वारा ब्रह्म का अपना ईक्षण अथवा सृष्टि में अनुप्रवेश होता है। वह क्या है ? वह बिन्दु है । यह विन्दु एक ओर हय में तया दूसरी ओर ल र में प्रविष्ट होकर सर्वत्र मृष्टि की उपरोक्त वीचि आकृति का संघटन करता है। अतएव ह य व ल र के . मध्य में स्थित जो व है, उसे केवल वर्षण बीज ही नहीं समझना चाहिये। अन्यया यह विचार आ सकता है कि यह 'अनिधकार प्रवेश' अथवा 'अनिधकृत्य प्रवेश' है। तथापि यह बिन्दुगिमत बिन्दुशिक्त का रूप है। अधिकृत्य अधिकारी का सन्धोपाधिक प्रवेश अथवा अनुप्रवेश है । विन्दुर्गीभत वरुण शक्ति ? 'अप एव ससर्जादौ तासुबीज-मवाक्षिपत्' इस सृष्टि क्रम का स्मरण करो। इस प्रसंग में जपसूत्र के प्रथम अध्याय के तृतीय पाद की १७, १९, एवं २० सूत्र कारिकाओं को देखो । पुनश्च, अन्त्य-स्य एवं वर्गीय 'व' कार का उच्चारण करके प्राणप्रयत्न को लक्ष्य करो । 'संकुचत् आर्वृत्' आकृति से विन्दु का, प्रसरत् विवृत् 'आकृति' से वरुण का द्योतन होता है। अत : 'हयव लर' मेवका उच्चारण भी मुख्यता संकुचत् आदृत् आकृति से ही करना होगा । क्योंकि अनुप्रविष्ट विन्दु की ही प्रधानता रहती है । शेष आकृति 'ल र' कहीं अथवा आवश्यकतानुरूप स्वयंको उल्टाकर देता है जैसे 'हय वरट्लण।' ब्यवहारक्षेत्र में भी इसका सहजता से उदाहरण मिल जायेगा । इस कारण ल एवं र का अभेदत्व माना गया है। विन्दु सम्बन्धित ब्रह्म के इस अनुप्रवेश की भावना निम्नोक्त कारिका के द्वारा करो ---

ऋज्वीधारा हयवरलतो ब्रह्मणो येक्षणाय तस्यां व्याजप्रजनन मृते संम्भवेन्नप्रपंञ्चः । पूर्णं शून्यं परिणयमितो ब्रह्मणोविन्दुभावे तत्सम्बन्धी हयवलरथा ब्रह्मणोऽनुप्रवेशः ॥६६॥

## ऋजुद्यारा, अनृजु वीचि आकृति ( wave pattern ) इत्यादि का परिग्रह कैसे होगा ?

'ह य र व ल' रूप से ब्रह्म का सृष्टि के लिये जो ईक्षण है, उसकी ऋजु-धारा हो गई है, किन्तु पंचीकरण आदि के अभाव में इस पंचसृष्टि की उपपत्ति संभव नहीं है। अतः इस ऋजुधारा से ही किसी प्रकार से अनुजुत्व की उत्पत्ति होती है, जिसके फलस्वरूप कुछ भी सरल (सीधा) नहीं चलता। 'टेढ़ा-मेढ़ा' चलता है। १०२ चितीय अध्याय

वीचि (लहरों) की भंगी से चलता है, चलते-चलते घूणित हो जाता है, आवर्त्त की सृष्टि करता है, गह्नर हो जाता है। विराट तथा अणु, दोनों की अण्डाकृति (Sphe re or spheriod Pattern) हो जाती है। ऋजुरेखा में जो इस प्रकार का व्यतिक्रम है, उससे प्रपंचसृष्टि होती है। प्रपंच में कहीं भी ऋजु तथा सरल से कार्य नहीं चलता। ब्रह्म के किसी प्रकार की विन्दुरूपता के ही कारण शुद्ध ऋजु में भी अनुजु अथवा वक्र की स्थिति हो जाती है। जैसे एक सरल रेखा है। जब तक उसे एक अखण्ड अविभाज्य वस्तु समझते हैं, तब तक वह टेढ़ी नहीं होती, किन्तु विन्दु गतिप्य रूप में, अर्थात् विन्दु के सीधा चलने पर भी, उसे इच्छानुरूप वक्र होने में कोई बाधा नहीं रहती। घूमना-फिरना, वीचि-आवर्त्त, गुहा-अण्ड आदि सभी आकृति अथवा Pattern बिन्दु को आधार बनाकर ही सत्तान्वित रहते हैं। अतएव ब्रह्म अथवा भूमा इसी विन्दुरूपत्व को ग्रहण करने के उपरान्त प्रपन्च की रचना करते हैं। वास्तव में यह ब्रह्म विन्दु कया है?

ब्रह्मिवन्दु क्या है ? समस्त सृष्टि में यह किस प्रकार अनुप्रविष्ट है ?

इसमें ब्रह्म के पूर्णत्व तथा शून्यत्व का अनिर्वाच्य मिथुनीभाव घटित होता है। विन्दु एक साथ ही सद् एवं असद् काष्ठा है। वट के एक बीज को लो। उसमें वृक्ष है अथवा नहीं है। विचार करो कि इसका उत्तर क्या होगा? अन्वयं तथा व्यितरेक तो पृथक् हैं। किन्तु ऐसा एक स्थान अवश्य है, जहाँ पर अन्वय कहता है कि 'मैं तो पुराभाव हूँ''। व्यतिरेकी भी यही कहता है। यहाँ दोनों ही काष्ठा-प्राप्त हैं। अतः इच्छानुसार एक ही काष्ठा को पूर्ण अव्यक्त (असत्) और दूसरे की काष्ठा को पूर्णव्यक्त (सत्) कहा जा सकता है। एक है ऋणमुखीधारा का अवसान ( Negation Series का )। दूसरा है धनमुखीधारा ( Affermation Series ) का अवसान । इन दोनों का योग है शून्य । यह कैसा शून्य है ? यह पूर्ण शून्य है । इसमें, इसकी कुक्षि में । धनमुखी एवं ऋणमुखी दोनों धाराओं का अवसान अवस्थित रहता है। इससे ही ये दोनों अनन्त एवं विभिन्न रूप से ( धन एवं ऋण ) प्रसृत होते हैं। प्रवृत्ति तथा निवृत्ति का प्रारंभ एवं अवसान भी इसी विन्दु में होता है । अतएव यह निरूपण योग्य नहीं है। तथापि विन्दुरूपी परम रहस्यवीज की आवश्यकता तो है ही । ब्रह्म एवं विन्दु के अधिकार के कारण ( एतद्धिकृत्याधिकारिसम्बन्धोपहित होने पर ) उसका ईक्षण एवं ईक्षित भी सृष्टि में सर्वत्र अनुप्रविष्ट रहता है। उसका ईक्षण विन्दुरूप है एकोऽहम् । अनुप्रवेश भी सामान्य एवं विशेष, दो प्रकार से होता है। जैसे आकाशादि का वाचक है, य, सामान्यरूप से विन्दु का आश्रय लेकर हं तथा यें हो जाता है और (हं यं) एवं (लं रं) इन दोनों में वं का प्रवेश ही विशेषानुप्रवेश है। जपसूत्र के प्रथमाध्याय के तृतीय पाद के कतिपय सूत्र तथा कारिकाओं में इस

तत्व के निरूपण की यथासंभव चेष्टा की गयी है। मन्त्र में (प्रणवादि में) विन्दुरूप से ब्रह्म का अनुप्रवेश सविशेष ध्यानयोग्य है।

अक्षर में विन्दु का अनुप्रवेश—नादरूपेण विस्तार-अर्धमात्रा रूप से नाद-विन्दु का मिथुनीकरण

मंत्राक्षर में विन्दुमाध्यमिक अनु बेश शी धारणा इन दो कारिकाओं द्वारः

करो;—

सामान्येनाक्षरतिलकोऽशित्यो विन्दुलेख
स्तेनैवाप्तं हि वियदिनलादेः स्वबीजाक्षरत्वम् ।
विन्दोद्वित्येऽक्षर मनुगते नादमैच्छद विसर्ग
इचार्द्धामात्रा शिवशशिकला द्वामिमौ चन्द्रविन्दुः ॥६७॥
व्यक्तैर्व्यक्तां दधति च कलामक्षरादीनि वाचि
विन्दोर्गुह्या मवति च कला गोष्यवीजादिगर्भा ।
सेतोविन्दु भजति च कला मृग्यनादा विसर्गान्
नाग्रं नानु प्रविशति कलाविन्दुनाशितगं तत् ॥६८॥

एक-एक अक्षर जिस समय अक्षरितलक तिन्दु को तिलकिवन्दु के समान स्वित पर धारण करते हैं, अर्थात् जब ह, य, र इत्यादि अक्षर उक्त तिलक अपने मस्तक पर धारण करते हैं, अर्थात् जब ह, य, र इत्यादि अक्षर उक्त तिलक अपने मस्तक पर धारण करते हुँये हं, यं, वं इत्यादि का रूप धारण करते हैं, तब क्या होता विन्दु को धारण करते हुँये हं, यं, वं इत्यादि का रूप धारण करते हैं, तब क्या होता हैं ? तब अक्षर ब्रह्म द्वारा विन्दु रूप से अनुप्रवेश के कारण, ये सब अक्षर वियद् आदि के वाचक न होकर उनके बीजाक्षर हो जाते हैं। यह है विन्दु के द्वारा सामान्यतः अनुप्रवेश का उदाहरण। तदनन्तर इस विन्दु का द्वित्व होता है (कारण और सूक्ष्म में 'एकोऽहं बहुस्याम्' इत्यादि प्रक्रिया का प्रारंभ हो जाता है। स्थूल में एक बीज दुकड़ा होकर दो, दो से चार होने लगता है )। पारणामस्वरूप एक विन्दु द्वित्व के 'विसगें' होकर नाद को (वितान विस्तार को ) प्राप्त करने की इच्छा करने में 'विसगें' होकर नाद को (वितान विस्तार को ) प्राप्त करने की इच्छा करने लगता है। (ऐच्छत्)। अन्त के अक्षर के मूर्द्धी में जो चन्द्रविन्दु (हीं आदि रूप से ) हैं, वह अर्धमात्रारूप सेतु होकर नाद-विन्दु रूपी दो काष्ठा को ही (द्वामिमों) प्राप्त होकर उनके उस पार जाने में प्रयत्नशील होने लगता है। यह अर्द्धमात्रा ही शिश्यत हो भाल पर 'शश्वकला' के रूप में स्थित है। 'अर्वात'—'आप्त'—'ऐच्छत्' इन तीन अतीतकाल के द्वारा क्या सूचित होता है, यह विचार करो !

कलाशक्ति—व्यक्तगुह्यादि द्विविधरूप से

वाक्य में अक्षरसमूह 'क-ख-ग आदि रूप से व्यक्तिरूपता (as Iudividual Sound and Script) धारण करने के लिये शक्ति की जिस कला का (Aspect का) आश्रय लेते हैं, उसे व्यक्तकला कहा जाता है। इन सब स्थलों पर अंश के साथ समग्र का जो अन्वय है, अनुमर्श अथवा अनुग्रह है, उसे अनुप्रवेश का ही रूप

जानना चाहिये। अन्वयादि तीनों को आंग्लभाषा में Involution, Implication, Inspiration कहा गया है। तत्पश्चात् कहीं हीं आदि गोप्य मंत्रों में जो गिंभत शक्ति है, वह शक्ति साक्षात् रूप से विन्दु द्वारा ही प्राप्त है। विन्दु रूपा इस कला को गुह्मकला कहा जाता है। व्यक्तकला के साथ तुलनात्मक रूप से यहाँ लक्ष्य करों कि यद्यपि विन्दु के साथ अक्षर में व्यक्तिरूपता अवश्य है, किन्तु उसका Stress इस बार अंशाभिव्यक्ति पर न पड़कर समग्र शक्ति कुण्डलिनी पर पड़ा है, तदनन्तर विन्दु के द्विभाव (Inner Polarisation) से उत्पन्न विसर्ग का आश्रय लेकर कला नाद (वितान, विस्तार का The sense of Expansion) का अनुसंधान करती हैं (मृग्यनादा)। इसे उर्वीकला कहा गया है। अब नाद विन्दु की काष्टा लेने के लिये सेतुरूपा अर्धमात्रा इन्दु अथवा ऐन्दवी कला (चन्द्रविन्दु) की अपेक्षा करती हैं। ये सभी उस (तत्) परमाक्षर के अनुप्रवेश से युक्त हैं, किन्तु स्वरूपतः वह 'तत्' विन्दुनाद कला से अतीत भी है। अतः अग्र से अथवा पश्चात् से, कहीं से भी उसमें विन्दु नाद कला का प्रवेश नहीं हो सकता।

## जो विकल्परहित तत्व है, उससे सत्यिमण्या आदि विकल्प का उदय कैसे होगा ?

ब्रह्म का स्वरूपलक्षण है 'सत्य ज्ञानमनन्तम्''। उस स्वरूप में अनुप्रवेश किस प्रकार से होगा, इसके लिये इस करिका की भावना करो:—

आनन्त्यं यदह्यनवसरदं पादमात्रांशसीम्नां सत्यं यद वापि निहं सहते सत्यिमिण्योत्यभावम् । ज्ञानं यच्चापि न हि वृणुतेऽनावृतस्यावृतिवा तत् स्वारूप्येऽघटनघटनी कीदृशी कस्य शक्तिः ।६९॥

जो निर्विशेष आनन्त्य पाद है, मात्रा-अंश-अथवा सीमा, काष्ठा आदि को वहां कोई अवसर ही नहीं है। वह द्वंद्वातीत है। वह सत्य एवं मिथ्या अथवा इस प्रकार के किसी भी विकल्प से उत्थित भाव को सहन नहीं कर सकता। वह शुद्ध निरंजन ज्ञान है। वह स्वरूपतः अनावृत है, अतः किसी भी आवृति अथवा आवरण के किसी भी क्रम का वरण ही नहीं कर सकता। अच्छा, कहो किसकी वह शक्ति है, जो इस तत्, निर्विशेष, द्वंद्वातीत, शुद्ध निरंजन, स्वरूप में अघटन घटित कराती है? पुनश्च—

सिच्चदानन्द वस्तु 'किं-कथं' प्रभृति जिज्ञासा के परे है। अथच आश्चर्य यह है कि बुद्धि तथा वाक् उस वस्तु को लेकर केवल किं कथं ही करते रहते हैं! प्रमाता वाऽनिपिहतिबिति स्यात् प्रमेय प्रमाण जिज्ञासा वाऽनुपहित सित प्राचि सत्व न वा तत्।

#### लब्ध्वा तं वा हनलसितरसं कस्य वानन्विशब्दो नीतं स्कन्धं स्वकमपि नयेत् कः कथन्तादि पारम् ॥७०॥

वह स्वप्रकाश चित्ज्योति कभी भी आवरण को स्वीकार नहीं करती। (अनिपिहित), वह प्रमानृरूपेण (ज्ञाता अथवा ग्रहीतारूप से) विषयों का प्रकाशन अवश्य करती है, किन्तु प्रमेय (ज्ञेय-object, ग्राह्य) रूप से वह क्या है, प्रमाणरूप से वह क्या है? जैसे 'यह घट है' में प्रमाता प्रभृति तीनों को ही चैतन्य उपाधि से युक्त किया गया है; तथापि इन तीनों उपाधि को और उसके लिये तदनुरूप भूमिका को अबाधित प्रकाशमात्र नित्य रूप चित् ने स्वीकार क्यों किया? इस जिज्ञासा का सम्यक् उत्तर कौन, कब आगे आकर देगा? जब निर्विशेष शुद्ध सत् ही एकमात्र विद्यमान है, तब देखो यह जिज्ञासा कैसे उदित हो सकी 'सदेव सौम्य इदमग्र आसीत्' अथवा 'असदेव सौम्य'? अर्थात् निर्विशेष रूप सद् में सत्, असत् एवं सद्सत् रूपी भेद आरोपित कैसे हुये? पुनश्च, जो रस साक्षात् एकरस और भूमा है, उस रस के सम्बन्ध में "रसं लब्धा ह्ययं आनन्दी भवति' इस श्रुतिवाक्य एवं अनुभूति (Relevancy) का उपयोग कैसे हुआ? कौन बुद्धि अथवा वाक् अपने कन्धों पर चढ़ाकर 'कि कथं' इत्यादि जिज्ञासाओं के सम्भावना के पार वाली वस्तु के पास ले जाने में समर्थ है?

ब्रह्म के बिन्दुरूप में सर्वत्र अनुप्रवेश की पंचविधता
प्रत्येकम् तत् परमिष किम् प्राविशद् वा प्रतीचा
सर्विस्मिन् वा सममिष किम् प्राविशत् तत् समीचा।
तिर्यवत्वं किम् तदृजुपरंमं प्राविशद् वा तिरश्चा
कि वाऽनुचा स्थितमिष चिरं प्राविशद् कि पराचा ॥७१॥

क्या वह परमतत्व 'पर' सर्वातीत ( Absolute Transcendent ) होकर भी प्रत्येक वस्तु में ( अणु से विराट तक में ) प्रविष्ट है क्या ( परमिष किम् प्राविश्वत् )? जो 'पर' है वह किस प्रकार से प्रत्येक में प्रविष्ट ( universally Immanent ) होकर 'प्रत्यक् हो गये? परम की प्रत्यगृहत्तिता ( प्रतीचा भाव से ) के अभाव में अणु अथवा विराट भी अपने स्वभाव में अपनी शक्ति तथा अपने स्वधर्म को नहीं प्राप्त कर सकते। यह तो सत्य है किन्तु जहाँ दिक् देशकाल सम्बन्ध आदि की कोई निरुपणीयता ही नहीं है, वहाँ यह प्रत्यक् अथवा प्रतीचा रूप का निरूपण सावकाश कैसे हो सकेगा? क्या माया निमित्त कल्पना द्वारा? माया तो केवल यह द्योतन कराती है कि जिसमें स्वरूपतः कोई 'मान' नहीं है, उसमें किसी प्रकार का 'मान' आ गया है। जो अमेय है, वह मेय हो गया है। It is a Simple statement that you have a desired frame of

१०६ द्वितीय अध्याय

reference for appreciating the Alogical given माया कहने से वह Alogical सत्यासत्य तो Logical नहीं हो जायेगा !

केवल यही नहीं कि Alogical आ जायेगा। भाग्यवशात् तुम्हारा जो frame of Reference जुट गया है, उसमें भी वह ओतप्रोत हो जायेगा। उसमें कुछ भी, यहाँ तक कि एक धूलिकणा भी इस फ्रेम में यदि चला आयेगा, वह ब्रह्मादि को भी उसमें नहीं आने देगा ''हरिहरादिभिरप्यपारा''। इस काण्ड को हम इस जपसूत्र के तत्व सूत्र में विशेष रूप से लक्ष्य करेंगे। वह लक्ष्य होगा माया एवं महामाया सूत्रों में। जो कुछ भी हो, इस प्रतीचा को स्वीकार करने के कारण, वह परम फल होगा प्रत्यगा-त्मा। केवल प्रतीचा ही नहीं, समीचा का भी चिन्ता करो।

जो वास्तव में निर्दोषसम है, वह सब में सम्यक्रूषण प्रविद्ध हो जाता है। यह कैसी बात है ? उस परमसमता में ''असमा'' को प्रवेश का स्थान कैसे मिलेगा ? यहाँ तक कि ऐसा क्या था, क्या है अथवा होगा जिसमें वह नहीं था, नहीं है, अथवा नहीं होगा ! ऐसा भी हो सकता है कि वह रहने पर भी असम्यक् रूप से था ! इसी कारण उसे पुनः अभाव में भावरूप होकर, असम्यक् से सम्यक् भावरूप होकर, उसमें वर्त्तन करना पड़ा ? माया केवल मात्र इस प्रकृति की मुखरता का मुख बन्द करने का एक चमत्कारी कपट योजना थी। रस्सी—इन्द्रजाल, रज्जु में सर्प इत्यादि का वृंध्टान्त दिखलाते हुये अनिर्वचनीय ख्याति का एक बड़ा फार्मूला अंकित करके वास्तव में 'अबूझ' को 'बूझ' 'समझाने की चेष्टा को कपट योजना के अतिरिक्त और क्या कहा जा सकता है ?

तब भी क्या वह परम समता नहीं है ? श्रुति एवं अनुभव दोनों द्वारा इसका होना सिद्ध हो जाता है । वह परम समता है, अतएव सब कुछ है । उसके अभाव में सब का अभाव हो जाता है । 'अन्वयन्यितरेकाभ्यां' किन्तु यह अन्वय न्यतिरेक आत्म प्रत्ययैक सिद्ध है । तुम्हारा यह "विन्ह न्याप्यधूमवानयं पर्वतः" इत्यादि एकबारगी फेक देने वाला तथ्य नहीं है । अधिष्ठान तथा अभ्यास रूपी शन्दद्वय के द्वारा अवांक्ष मनसगोचर की किसी गित को वाग्बुद्धि के 'स्टाल' में गोचर, प्रत्यक्ष कराने के लिए मानों लेबिल लगाया लगाया गया है ।

इसके पश्चात् इसी लेबिल के 'मारफत' माध्यम से लेन-देन अच्छी तरह चलेगा। लेन-देन में कहीं खुद ही वस्तु का बयाना (Advance) न कर बैठें। केवल हुन्डी से ही कारबार चले। नगदी का मुखावलोकन ही न हो? नगद माल अन्यत्र 'मौजूद' है। कोई भी ब्रह्मानन्दी से साक्षात् भूमानंदी न हो जाये! किसी अद्वैत ब्रह्मसिद्धि से साक्षात् परोक्षवस्तु सिद्ध नहीं होती। जो Absolute Fact है, उसकी पुन: सिद्धि कैसी? यदि उपलब्धि को ही सिद्धि कहें, तब भी वह विचार विवरण के सम्पर्क में नहीं आता। तब क्या विचार विवरण को दुर्भाग्य कहें? नहीं, यह नहीं कह सकते । क्यों कि विचारों को लेकर ही सब कुछ चलता है । उसे एक बुराई कह कर कहाँ भाग कर जाओंगे ? जब तक तुम अचल नहीं हो जाते, तब तक उसे विदा करके तुम कहाँ खड़े हो सकोंगे ?

केवल यही नहीं। जो कहता है उसके बिना चल जायेगा, वही पुनः तुम्हारे पास आकर कहेगा ''अब मैं भागता हूँ'। ज्ञान हो, प्रेम हो, जो कुछ हो, परमात्मा की प्रान्तभूमि पर्यन्त प्रमाणविदग्ध सिद्धान्तविचार को दक्ष, विश्वस्त दिशानिर्देशक के समान साथ रखना ही होगा। अन्यथा पथ पर पग-पग पर विपद है। जप आदि के क्षेत्र में भी यही बात है।

## उक्त पांच में से प्रथम दो (समीक्षा तथा प्रतीचा ) और शेष के दो (तिरश्चा एवं पराचा ) में से अनूचा की सिद्ध कैसे हो ?

अच्छा, प्रवेश के रूप ने हमारी बुद्धि के दरबार में अपना विवरण दाखिल नहीं किया, फिर भी यह परिलक्षित होता है कि उस परम ''तत्'' वस्तु ने प्रत्यक् एवं सम्यक् को अंगीकार किया है। इसे अंगीकार करके ही प्रत्यगात्मा एवं अखि-लात्मा अब सर्वभूतान्तरात्मा है। प्रथम में 'प्रति' तथा द्वितीय में 'सम' रूपी भेदक लिंग को जानना चाहिये। इन दोनों रूपों में परमतत्व के इन दोनों भेदक लिंगों ( Differentia ) के द्वारा अपहित भाव घटित होने पर भी ''तिरोहित मिव'' भाव घटित नहीं होता । इन-इन भावों में वह सत्स्वरूप, प्रकाशस्वरूप तथा आनन्दरूप से स्थित है। किन्तु तिरश्चा एवं पराचा रूप उपाधिद्वय अथवा भेदक लिंग की स्वीकृति में ''तिरोहित'' घटित हो जाता है । जो सम एवं ऋजु था वह जाने कैसे विषम एवं वक्र हो गया, असमवृत्ति'तथा कोणिज वृत्ति रूप हो गया ! परिणाम-स्वरूप भोक्ताभोग्य, कर्त्ताकार्य, अन्तर्वहिः, उच्चावच, परापर भेदसमूह प्रपंञ्चित होने लगे। किन्तु पहले के दो और अन्त के दो, इनकी सन्धि किसके द्वारा हुई? ·अनुचा' के द्वारा — अनु 🕂 गत्यर्थ अञ्च धातु 🕂 विवप — अन्वच् — अनुप्रविष्ट । अतः अनुचा लिंग के द्वारा ही ब्रह्म का अनुप्रवेश होता है। किस प्रकार से ? विभत्ती अव्ययात्मरूप से और नियन्ता ईश्वर रूप से। यहीं हैं 'भूतभव्यानां भत्ती' तथा ई्शान: । इस प्रकार से ये सर्वत्र प्रविष्ट होकर भोक्तृभोग्यादि विचित्ररूप से और परापर उच्चावच रूप से सब को प्रपंचित एवं नियंत्रित करते हैं। समीचा, प्रतीचा, अनुवा, पराचा, तिरश्चा आदि लिंगपंचक में साक्षात् विन्दु तत्व भी है। उसी का आश्रय लेकर ब्रह्म भी सृष्टि में अनुप्रविष्ट होते हैं।

## मृष्टि का मूलभूत मिथुन तत्व ( Polarity Principle ) उनका प्रतीक योनिलिंग

विश्व का मूलीभूत जो मिथुनत्व है ( Polarity Principle ) उसका आदिम प्रतीकरूप लिंग एवं योनि है । उनकी इस प्रकार से चिन्तना करो— एकं लिङ्गः भ्वनकृतये लिगपंश्वत्वमाप योनिश्चैका भुवनभृतये योनिपंश्वत्वमाप्ता । पंश्वानां वा भुवनरुचये द्वादशत्वं बहुत्वं योनि स्वां तद् जिगमिषति किं वस्तुतोऽयोग्यलिङ्गम् ॥७२॥ बीजं धत्ते सकलकलनाकांङ्क्षया निष्कलं तद् जीवस्तच्चाप्यसुसवनसुद् व्यष्ठितो वा समष्ट्या । ॐकाराधें विशदविचलं विन्दुतो वा विसर्गाद् ध्यायेक्षित्यं दहरमहतो योनिलिङ्गाद्यतत्वम् ॥७३॥

जो तत्व स्वरूपतः अयोनि तथा अल्लिंग है, उसने स्वयं की इन योनि तथा लिंग रूप में कल्पना कैसे किया ? 'ममयोनिर्महद् ब्रह्म तिस्मिन् गर्भ दधाम्यहम्' महद् ब्रह्मरूप निजयोनि एवं उससे बीजप्रद पितारूप 'निजिलिंग' ( अहम् ) रूपी आदि मिथुनभाव कैसे जाग्रत हुआ ? 'एकाकी नैवरेमे' अतएव मिथुनीभूत हुये—'स्त्रीच पुमांश्व'। किन्तु अकाम अथवा आप्तकाम का यह कार्य हमारी बुद्धि विवेचना की परिधि के बाहर है! ''योनि स्वां तद्जिगमिषति कि वस्तुतोऽयोन्यलिङ्गम्'—तभी श्लोक के शेष चरण में यह चिर उन्मुख अतृप्त जिज्ञासा! यह शाश्वितक रहस्य और यह शाश्विती जिज्ञासा शिविलंग विग्रह से विग्रहवान हो रही है। अच्छा! अच्छा! किसी प्रकार से अयोनि अलिंग तत्व ने योनिर्लंग रूप धारण किया, किन्तु क्या 'एक' तत्व ही रहने से कार्य नहीं होता ? ना, नहीं होता, यह देखता हूं।

# जो एक है, उसने दो, तीन, पांच इत्यादि संख्याओं को स्वीकार क्यों किया?

'भुवनभृतये' इस अपरूप विचित्र भुवन को जन्म देने के लिये इन एक लिंग ने पंचत्व का वरण किया (पूर्वश्लोक में जिन ५ प्रकार का प्रदर्शन किया ग्रा है, वही ॐ कार के पंचावयव हैं) और इन पांचों द्वारा उसी प्रथमा (एक) ह्रप से 'नाना' हुये। प्रकृति रूप से एक ही रहे क्या ? नहीं, यह भी नहीं हुआ। भुवनभृतये' भुवन के भरण के लिये उस एक योनि ने स्वयं को पंचधा प्रकट किया (जैसे पूर्व के एक इलोक में योनि को आत्मा, गुह्य आदि रूप से, पंचकलारूप से प्रणाम किया गया है)। तब क्या यह पंच संख्या ही शेष है ? नहीं, ऐसा नहीं है। जैसे लिंग द्वादश (जैसे १२, ज्योतिलिंग) है और अनेक करोड़ है, उसी प्रकार योनि भी एक पंचाशत मानुका इत्यादि रूप से स्वयं को बहुधा प्रपंचित करती है। क्यों करती है ? 'भुवनरुचये' इस भुवन की रुचि के अनुरोध पर। किया वैचित्रयात्' सृष्टि में रुचिगत विचित्रता है, इसीलिये ? नहीं, ऐसा नहीं

है। मूल में जो ब्रह्मरस है, जो रुचि है, उसका विचित्ररुप से आस्वादन करने के लिये। इस प्रकार विचित्रित के आस्वादनार्थ रस वस्तु ही रास वस्तु हो जाती है। अतएव जब एकनाद ब्रह्म स्वयं को योनिलिंग अर्थात् कला एवं नाद रूप से दूक्षण करने के लिये, 'उस कला के बिन्दु का निक्षेप करते हैं, नाद-बिन्दु कला तो इन परम की ही त्रिपुटी है। उसी से समस्त मातृकावर्ण तथा निखिल सृष्टि की सम्भावना होती है। क्यों होती है? 'भुवनरुचये' के लिये। शहनाई का मुख्य स्वर जो है, उसी से नाना राग और विभिन्न छन्दों का आलाप होता है। रस तथा रास के इस अपरुप आलाप के 'आ' कार को पहचान लो।

## कलन की आकांक्षा कलाशक्ति । कला एवं विन्दुशक्ति का संयोग कैसे आवश्यक है ? प्रणव सम्पुटित योनिलिगरूप ।

वह परमतत्व क्या निष्कल अथवा नित्योदित पूर्ण परमकला है ? एक ही अमीम, आदि रहस्य के दो 'दिक्' से क्या प्रतीत होता है ? इन दोनों में से वे चाहे जो क्यों न हों, उन्होंने क्या 'सकल' रूप से इस भुवन के कलन की आकांक्षा का आधान इस विन्दुरुप बीज में किया है ? कलन की आकांक्षा कौन सी वस्तु है ? क्या वह योनितत्व तो नही है ? इसे आकांक्षा के स्थान पर इच्छा कहा जा सकता है। दोनों में 'आ' कार है। तथापि 'आ' कार आकांक्षा में तीन-तीन बार है। इन तीन का अवश्य कोई न कोई अर्थ है। वह अर्थ रहेन! इच्छा बार्ट के आगे अचिन्त्य विशेषण को भी स्थापित किया जा सकता है। जो कुछ भी हो, बिन्दु तो बीज है। वह इसी रूप में निखिल कलनाकांक्षा में प्रविष्ट रहता है। स्मरण रखना कि कोई भी आकांक्षा बिन्दु को बीजरूप से गर्भ में ह्यारण न करने पर वीर्यवती अथवा सफल नहीं होती। बीज में पौधे की आकांक्षा निहित रहती है। जपकर्त्ता को सिद्धि की आकांक्षा है। रसिक साधक को रसा-ह्वादन की आकांक्षा रहती है। सभी की बिन्दुरूप उस परम उन्मुखी Potency ह्वा ( शक्ति की ) कृपा तो चाहिये ही ! वितत-विरल Energy का केन्द्रीय घनी-का ( राज का ) विच्छा ! बिन्दुरूपा इस आदिबीज को आदिजीव के रूप में भाव ता नाएन ए. द्वा ! व्यष्टि जीव से प्रारम्भ करके समब्टि जीव (हिरण्यगर्भ) पर्यन्त देखो । द्वली ! व्याष्ट जान ज जान कहा है। व्याष्टि अथवा व्यक्ति में वे ही व्याष्टि प्राण ब्रुति पार्ट प्रापा के हिन्दू व्यक्ति ( Pattern ) को 'कायम' रखते हैं। किन्तु व्यक्ति के रुप न जारा । अपना प्राण का सवन किंवा हवन तो निरन्तर चलता रहता है। समाष्ट्र म जापु न जिल्ला यहाँ यह 'प्राणहवनभृत्' क्या है ? यह है पूर्वकथित परम-राहस्यिक योनिलिंगतत्व । 'मैं जीव होऊंगा' इस आकांक्षा के साथ योनि में बिन्दु-शहास्यक यापार । पान पान पान पान पान क्षा जाता है। कीन शक्ति ( Nuclear 🔨 ----करता है ? जिनके स्वरुप में योनि अथवा लिंग नहीं है, वे करते हैं । क्या यह

द्वितीय अध्याय

आक्चर्य की बात नहीं है ? तत्पक्चात् जो ॐ कार वाक्प्रभव विश्व के मूल में है, उसके अर्ध (मध्य) में भी वे बीजाधान करते हैं। वहाँ अर्धमात्रा ही योनिष्पा है। अर्धमात्रास्प योनि में नादब्रह्म बिन्दुष्प बीजाधान करते हैं। अतः प्रणव भी यही परम योनि एवं छिंग से सम्पुटित है।

सभी अवस्थाओं में सर्वंत्र शिर्वालग का ध्यान । 'सर्वं खित्वदं ब्रह्म' इसकी रहस्य व्यंजना ।

अतएव अणु एवं महान्, दोनों में योनिलिंग रूप इस आदिम तत्व का नित्य ध्यान करो। इसे करने पर अब अनित्य कामनाओं के सम्बन्ध का कोई कारण नहीं रह जायेगा। नित्य परम ज्योतिरस तत्व का प्रत्यक् एवं सम्यक् स्फुरण होता रहेगा। समस्त भूमिकाओं में, सभी अवस्थाओं में, सभी अधिकारों में इस शिवलिंग ध्यान को परमक्षेम देने वाले ''परमशिव'' को ही जानना। पुनश्च:—

> शोणां स्वीया मरिणमधरां चोत्तरं स्वस्य शुक्लं निर्मन्यात्यक्षरमि चलद्रेतसे योनिलिङ्गम् । ततो योनौ जनिरपगता याति लिङ्गं ह्यालिङ्गं हौमित्येकाक्षरमनुतनु इचोर्द्धगोऽनादिल्गः ॥७४॥

वह परमतत्व अक्षर है। वे क्षररहित होने पर भी पता नहीं किस अभाव-नीय प्रयोजन से क्षर ( चलत् ) हो जाते हैं। इस उपाय को कौन कह सकता है? देखता हूँ कि क्षर होने की कामना के कारण वे आदि में योनिर्लिग रूप परम राहस्यिक मिथुनीभाव की उपाधि को ग्रहण कर लेते हैं। क्यों ? ''रेतसे'' मैं अक्षर ब्रह्म हूँ। मैं विन्दुरूप होकर निखिल क्षररूप में प्रविष्ट होता हूँ और समस्त अणु महान, सब कुछ का बीजरूप 'मैं' हूँ ( सर्वं खिलवदं ब्रह्म ) यह दिखलाने के प्रयास का भरण करूँगा। क्यों दिखलाऊँगा ? इस लिये दिखलाऊँगा कि जो क्षरित हो रहा है, च्युत हो रहा है, वह भी स्वभावत: अक्षर है एवं अच्युत है। वह मुझसे ही स्वभावत: युक्त है, ग्रथित है। अत: क्षरित होने पर भी वह 'च्युतिमव' है। यह जो 'इव' रूप है इसे ही पहचानना और पृथक् कर लेना ही तो योग, ज्ञान भक्ति आदि साधनाओं का साध्य है। इस 'इव' को पृथक् करके 'एव' करना तो सभी साधकों का 'साध्यशिरोमणि' है। अच्छा, 'योनिलिंग' व आकृति ( Pattern ) को अंगी-कार करके बीजाधान करते हैं। अपनी प्रकृति में अपनी अध्यक्षता करते हैं ( 'मयाध्यक्षेण प्रकृति' ... )। क्या पता क्यों उन्होंने 'न वै रेमे'-अतः 'रमणीरमण' यह युगलरूप धारण किया। यह रूप धारण करने पर भी (दोनों के आश्रय एवं विषयरूप में ) वे ''रसो वै सभूमा'' रूप से दोनों के आश्रय तथा अधिष्ठान है। अतः सभी रसास्वादन की परमता की भूमि जो है, वह न सो रमण ना हम रमणी' इस अभावनीय शाश्वत परम निविड्भाव की भूमि है। समस्त परम निवि-

ष्ठता की भूमि ही है, यह परमाश्चर्य अद्वैत भूमि। जब तक तुम वाम्तव में चीनी खा रहे हो, उस समय वास्तव में चीनी स्वयं को खिलवा ही नहीं रही है, प्रत्युत् वह तुम को भी खा रही है! तुम्हारा जो 'तुमित्व' है, वह उसमें मिलता जा रहा है। अर्थात् उस समय तुम और चीनी एक है। सब कुछ में 'वही' है। एक फूल देखते हो, अथवा मन में एक वेदना का बोध हो रहा है, सर्वत्र ही 'वह' है। साक्षात् अनु-भव, गाढ़ संवेदन और उसे लेकर भावना, चिन्ता क्या एक वस्तु नहीं है?

आत्मयोग में अरणिद्धय की कैसे भावना करना करना होगा ? पुनश्च इस मूल रहस्य का मन्थन रूप में ध्यान करो । सन्थन में तीन आवश्यक कला अथवा Component 'त्रोधानिदधेपदम्'

इसे (योनिलिंग उपाधि को) उन्होंने मानो अपने परम घनीभावरूप विन्दु के निर्मन्थन के लिये अरणिद्धय के रूप में कित्पत किया है। एक है शोणितवर्ण। यह है अधरारणि—योनिकला। दूसरी शुक्ल अरणि है। यह उत्तरारणि है। अध्यात्म के अग्निविद्धा के विद्धानों ने इन अरणिद्धय का नानारूप से सन्धान, चयन तथा दर्शन किया है। जैसे आत्मा, प्रणव, कला, नाद आदि। रिमक तथा भावुक गण भी नाना प्रकार से इस अरणिमन्थन तत्व की भावना और आस्वादन करें। इस भावना तथा आस्वादन का फल कहते हैं— इस साक्षात् उपलब्धि तथा आस्वादन के चरितार्थ होने पर तब योनि जन्म (जिन) का क्षेत्र (आधार) नहीं रह जाता। तब लिंग भी तत्सम्पर्क क्षेत्री (आधेय) नहीं रहता। अर्थात् कला एवं नाद में प्रविष्ट विन्दु की अभिज्ञता तात्विक रूप से होते ही नादिबन्दुकला से अतीत, अयोनि, अलिंग उस परमतत्व में स्थिति प्राप्त हो जाती है। मंत्रयोग में 'हों' यह एकाक्षर मंत्रमयी तनु है। अथच इसे अतिक्रम करने पर (उध्वंग) आदिम आधार रूप से जो अनादि निधन शम्भुलिंग स्थित है, उसका जपध्यान करना चाहिये। तभी उक्तफल क्रमशः समधिगत होगा। पुनश्च:—

द्वन्द्वव्यक्त्यायुद्धिमयने जायते योनिलिङ्गं तेन त्रेधा दिवि किममृतं सूर्भुवःस्विनिधातुम् । अग्रे पञ्चावतरणकृतो विश्वति ह्यात्मयोनि पञ्चान्ते ये निद्धति ततश्चासकृद् वात्मिलगम् ॥ प्राणापानावरणियुगलं चन्द्रसूर्याख्यनाङ्या विग्नषोमाविप मनुजपे व्याहृतौ भावमन्थः । हंसः सोऽहं कुललयकृतौ हग्हशेर्वा समाधौ रासोल्लासे पदपरिचये गीर्षुतच्छम्भुलिङ्गंम् ॥७५-७६॥

निखिल सृष्टि में (अणु से विराट पर्यन्त ) जो द्वन्द्व ( Polarity ) विद्य-मान है, उसे विशेषतः एवं विचित्ररूपेण स्फुरित करने के लिये ( व्यक्त्ये ), अर्थात् विष-अमृत, आलोक-अन्धकार, आकर्षण-विकर्षण, ह्रास-वृद्धि इत्यादि नाना द्वन्द्वों को प्रपिन्दित करने के लिए इच्छुक होकर उन अयोनि—अलिंग परमतत्व ने 'योनि-लिंग' रुपी मूल द्वन्द्व को स्वीकार किया है। इसीलिए उन्होंने ''गम्भीरान्तः'' स्वरूप अन्याकृत अन्यक्त (undifferentited, uniffest) का मन्यन किया है। यह शाश्वत न्यापार निरन्तर तथा सर्वत्र चलता रहता है। मातृका (Matrix) ने उपादान रूप से सब कुछ को गर्भ में धारण किया है। उसके मन्यन का जो हेतु (लिंग) है, वह है 'त्रेधा निदधेय पदम्' वह कलात्रय अथवा Component से न्यापारवान हो जाता है। वह है दण्ड अथवा अक्ष, अक्षपीठ अथवा आधार एवं रज्जु। ये तीनों रहस्य संकेत हैं और सर्वत्र अनुस्यूत हैं। Axis, Base, Coefficient की आवश्यकता सभी प्रकार के मन्यन में रहती है। इनमें से अन्तिम में दो विरोधी कार्यकारी शक्ति (十一) स्वयं को प्रकाशित करती है। बीज अंकुर होगा, सुषुप्ति जाग्रत होगी, अलसित रस अब उल्लिसत होगा, मूक आलोचना ज्ञान इस बार विज्ञान हो जायेगा। सर्वत्र इस ''त्रेधा निदधे पदम्'' का अध्ययन कररे।

#### 'त्रिपादस्यामृतं' का तात्पर्य

अच्छा ! भूभुँव:स्वः इन तीन स्याति का 'आक्रमण' करने से 'पद' रूपी त्रिविध कला का विन्यास किया है, क्या वह, त्रिपादस्यमृतं दिवि' तत्व है, जिसकी कथा ऋग्मंत्र में भूरिशः कीर्तित है ? दिवि, अमृतं, अस्य, तथा त्रिपाद कहने से क्या स्पष्ट होता है, इसका चिन्तन करो ! मन्थन में तो अमृत के साथ विष और विष के साथ अमृत निकलता है, किन्तु क्या कोई ऐसा स्थान नहीं है, जहाँ प्रतियोगी विहीन अमृत चिर विद्यमान है ? यहाँ (भूभुँवः स्वः—भूमि में) एक पद की तीन कलायें हैं । वहाँ त्रिपात् ( यह सत्चित् आनन्द, सत्य ज्ञान अनन्त, ह्लादिनि, संधिनी संवित आदि नाना दृष्टि से देखा जाता है ) का तात्पर्य है पाद, मात्रा, कलाकाष्टा । इस वर्ग चतुष्ठ्य के अन्तर्गत जो पाद है उसे जानना होगा ।

यज्ञफलामृत जो अमृत है, उसे कैसे प्राप्त करना ?

दिवि में जो अमृत है वह स्वयं को यज्ञ फलामृत रूप से व्यक्त करते हुए जिस उपाधि का आश्रय लेता है, वह उपाधि है पूर्वोक्त योनिलिंगम्। इस उपाधि से 'भूर्भुवस्वः' रुपी त्रयात्मक व्याहृति अन्तर्वेहिः सर्वेविध यज्ञों में आकृतिमान् हो जाती इन व्याहृतित्रय को इस मौलिक पुरुषयज्ञ की यथार्थ आकृति के रूप में हम पह-चानते हैं।

## यज्ञ की असृतकला के निमित्त श्री भगवान का अवतार।

#### दशावतार तत्व

तदनन्तर प्रसिद्ध दश महाविद्या एवं श्री भगवान के दशावतार। दशमहा-विद्या की विवेचना स्थानान्तर में होगी। यहाँ दशावतार का तत्व इस आकृति से ध्यान करो। यद्यपि अपिहित दृष्टिकोण से अवतार नैमित्तिक होता है किन्तु आतत दृष्टि के अनुसार यह नित्य एवं सार्वजनीन है। दशावतार में इस परमरहस्यपूर्ण 'योनिलिंगम्' तत्व को कौन देखेगा? आदि पंचावतार भगवान 'आत्मयोनि' हैं। वे सृष्टि की मूल करणता का विशेष रूप से प्रदर्शन करते हैं और शेष पंचावतार उस सम्बन्ध के मूल कारक रूप का प्रदर्शन करते हैं—( आत्मिलिंगम् )। प्रथम में उनकी आत्मप्रकृति ( निजमाया अथवा स्वमाया ) का पूर्ण उपयोग होता है। शेष में उस आत्मप्रकृति में अपनी अध्यक्षता का पूर्ण उपयोग करते हैं। इस आत्म अथवा स्व, माया अथवा प्रकृति को एकबारगी पृथक दृष्टिकोण से देखना उचित नहीं है। प्रथम पञ्चावतार में स्वप्रकृति का प्रधान भाव और अध्यक्षता का गौण भाव है। शेष पञ्चावतारों में स्वप्रकृति का गौणभाव और अध्यक्षता का प्रधान भाव है। इसे अच्छी तरह समझो। इस प्रकार से दशावतार का पौर्वापर्य नहीं है।

## मन्त्रयोगादि सब अध्यात्म साधनों में योनिलिंग तत्व का ध्यान

अन्त में सर्वसाधन के तत्वाश्रय 'योनिलिंग' का चिन्तन करो। प्राणायाम में प्राण तथा अपान की और चन्द्रनाड़ी (इड़ा) एवं सूयें नाड़ी (पिंगला) की योनिलिंग प्रतीक अरणियुगल के रूप में भावना करो। यह चिन्तन करो कि अरणियुगल के मन्यन से उक्त साधनों में किस प्रकार की अग्नि सौषुम्न) की अभिव्यक्ति होती है ? मंत्रजप में क्या भावना करोगे ? मंत्राक्षर (जैसे ह्रीं में निहित अग्नि तथा सोम की पारस्परिक "संगतता" होनी चाहिये, अन्यथा आपित्त आ जाती है। पुनश्च, मन्त्र का व्याहरण और मन्त्र का अर्थ एवं भाव (अर्थभावन) इन दोनों के मधुच्छन्द एवं मित्रच्छन्द का मंथन होना आवश्यक। इसके पश्चात् लययोग में कुल (कुलकुण्डिलिन अथवा ब्रह्म) के लय के लिए जिस 'हँस: सोऽहम' साधना को करते हो, उसमें भी आदि में सौष्ठव, मध्य में सौषम्य (सौषुम्न) तथा अन्त में सामरस्य होना आवश्यक है। यहाँ योनिलिंगम् तत्व का गम्भीरता से अनुसन्धान करो।

## मिक्तियोग तथा ज्ञानयोग में भी अनुरूप भाव से ध्यान करना होगा।

रसाश्रय से जो साधन किया जाता है, उसमें भी अलसित वस्तु को उल्ल-सित एवं विकसित करना कैसे सम्भव होगा? अन्तर्लीन रस का मन्थन आवश्यक है। गोपीजन एवं गोपीजन बल्लभ के परम मिथुनीभाव को अनुग भाव का समाश्रय करना होगा। अन्त में यह चिन्तन करो कि 'तत्वमिस' आदि महावाक्य विचारण के समय उसमें 'तत्' एवं 'त्व' पद के सम्यक् परिचयार्थ क्या आवश्यक होता है? यहाँ 'त्वं' अधराणि है और 'तत्' उत्तराणि है। 'असि' पद द्वारा दोनों का मंन्थन किया जाता है।

#### कर्णमल एवं मानसमल-लक्षाण, प्रतिकार

अतएव योनिलिंगम् तत्व के विग्रह शिवलिंग का ध्यान 'सर्वतो व्याप्य अत्य-तिष्ठदृशांङगुलम् "रूप से करो । इसी से समस्त अभीष्टों की सिद्धि होगी । भूक्ति, मुक्ति, शुद्धाभक्ति, सभी अभीष्ट की सिद्धि होगी। पाश्चात्य लोगों नें लिंग पूजा को 'Phallic worship' Eratic symbolism' इत्यादि कहकर जो मन्तव्य प्रस्तुत किया है, उसके द्वारा केवलमात्र कर्णमल ही नहीं प्रचुर अजस्त्र मानसमल भी पुंजीभूत हुआ है। इसी कारण से श्रोत तथा मन का रसायन परमकल्याण 'शिवायन' अथवा 'लिंगायन' बिधर कानों में तथा संमूढ़ मन में सहजता से प्रविष्ट नहीं हो रहा है। शिवनिर्माल्य से पवित्र त्रिशूल शलाका से सर्वप्रथम हृदय एवं कर्ण का शुद्धीकरण करो । शिवनिर्माल्य = ॐकार । ॐकार अथवा तद्वाचक नाम के समान परम शिव-प्रद निर्माल्य (निर्मलीकरण) और क्या है, बोलो ? त्रिशूल = त्रिपादगायत्री। ॐकार के द्वारा त्रिवृत्कृत् गायत्री जप को संयत चित्त होकर करो । वहां क्या पाञ्चात्य विद्वानों की कृपा से प्राप्त Solar Myth इत्यादि का कभी प्रवेश हो सकता है ? त्रिशूल शलाका द्वारा सर्वेप्रयत्न से कांटे को निकालो । कहते हो कि गायत्री पर अधिकार नहीं है। सभी दीक्षित साधक की अपनी गायत्री होती है। शिव, हर-हर, काशी विश्वनाथ गंगा, यह सब नाम जप भी तो निर्मलीकरण वाले त्रिञ्चल हैं। विष्णु के कर्णमल से मधु-कैटम का प्रादुर्भाव हुआ था। तुम्हारे कर्णमल से प्रादुर्भूत हैं अञुश्रूषा और अविजिज्ञासा । मानसमल से प्रादुर्भूत होती हैं असम्भा-वना तथा विपरीत भावना, जिसके कारण तुम अश्रद्धधान हो जाते हो । तभी तुम्हारे परमार्थ में Apathy और Antipathy है। अब निम्नोक्त कारिका के द्वारा शिव-लिंग का यथोक्त मंत्रजपध्यान करो :---

## सब प्रकार के निर्मलीकरण में उपायस्वरूप शिवलिंग का ध्यान और मंत्रजप द्वारा अर्चना

शान्ताद्वैतं शिवमिति जपन् याह्यलिङ्गं परं तद् होमित्येकं मनुमनुजपं स्तारकञ्चेकलिङ्गम् । शक्त्या साद्धं शिवसमरसं होंसदृत्यणं युग्मं पञ्चार्णञ्च त्रिपुरहरणं त्र्यम्बकं मृत्युमृत्युम् ॥७७॥

'ॐ शिवं शान्तं अद्वैतम्' इस श्रुतिमंत्र से जपध्यान करके (जपन्) लिंगरिहत परमतत्व (अलिङ्गं परं तत्) में प्रविष्ट हो (याहि) श्रुति ने स्वयं प्रदिशत किया है कि इस जप का प्रणवजप के अमात्र अथवा मात्रातीत में पर्यवसान हो जाता है। इस पर्यवसान के लिये 'अर्धमात्रा' रूपी सेतु का आश्रय लेना आवश्यक है। (यद्यपि श्रुति ने इसे स्पष्टतः नहीं कहा है)। शान्ताद्वैतभूमि के ठीक आगे जो भूमि है, वह रहस्य भाषा के अनुसार एकलिंग भूमि है। वही तारक है। प्रणव ही तार अथवा तारक

है । नादविन्दु की काष्ठा की परिपूर्णकला है अर्धमात्रा में । ''होंं'' का एकाक्षर मनु वैखरी से पश्यन्ति की शेष प्रान्तभूमि पर्यन्त जप करने से (४ अणुजपन् ) तुम तारक की मात्रात्रय के पार उत्तीर्ण हो जाओगे। इन सब भूमियों के अलिंग पर्यवसान, एकलिंग पर्यवसान इत्यादि को सांख्य आदि शास्त्रों में उक्त अ(लग पर्यवसान के साथ मिलाना उचित नहीं है। विवेचन ( Discrimination ) कर लो। अलिंग-अयोनि प्रभृति शब्द के पद के अर्थ को शोधित करते चलो । तदनन्तर शिवशक्ति (योनि-लिंग ) का सामरस्य होता है। इसमें प्रविष्ट होने के लिये शक्ति—शक्तिमान के तादात्म्यबोधक 'हौंसः' रूपी दो वर्णों वाले महाबीज का जपध्यान करो । अलसित आनन्द के उल्लास, समुल्लास, विलास, परमविलास के लिये और ज्योति के साथ रस का अभिन्न आस्वादन करने के लिये इस जपध्यान को समर्थ जानना। और 'ॐ नमः शिवाय' इस पंचाक्षर मंत्र का जपघ्यान करके त्रिपुर ( जाग्रत-स्वप्न-सुर्षुप्ति ) से युक्त अपने पंचगेह (पंचकोष ) का हरण करने का प्रयत्न करो । वह 'हरण' ( Minus ) आकृति में रहता है। सर्वप्रथम उस हरण का हरण पूर्ण ( Plus ) . करो, तदनन्तर उस पूरण का भी हरण करके परम कैवल्य अथवा शान्त शिवाद्वैत में स्थित हो जाओ। अन्त में जो मृत्यु का भी मृत्यु है, साक्षात् निरुपाधि अमृत है, उसकी प्राप्ति के लिये क्या करोगे ? "ॐ त्र्यम्बकं यजामहे" इत्यादि श्रौत मृत्युंजय मन्त्र और ''ॐ जूंसः'' का जपध्यान करो।

लक्ष्य करो कि परमलक्ष्य सर्वत्र एक है, तब भी पांच प्रस्थानभेद ( Lines of Approach ) कारिका में दिखलाये गये हैं। परमाद्वैत, एकाद्वैत, द्वयाद्वैत, त्रिबृदद्वैत ( त्रयाद्वैत, त्र्याद्वैत, त्रथा प्रपंचाद्वैत अथवा पंचाद्वैत।

## तृतीय अध्याय श्रगुणित प्रकरणम् "अहैताहैत दशकम्"

यदि ज्ञाने द्वैतं तदिष किमवैति त्रिपुटितं
यदि ज्ञानेऽद्वैतं कथमहिमदं वा विमृशित ।
यदि स्वादेऽप्येवं रसरसभुजौ कोहशरसौ
यदि द्वैताद्वैतं गृहनतरतां याति गृहनस् ॥७८॥
पृथग् ज्ञानं किञ्चित् स्कुरिदव दितं भागमिखलं
यथा विश्वे वोधेऽप्यभिजिदिति नक्षत्रचयनम् ।
ऋते दृश्यं द्रष्टेति पृथगुदयं कि विषयका
प्रमातुर्धीर्गीर्वा ह्यनवसरदं भागभुभयोः ॥७९॥
ववचित् स्वादं भोवत्रे ददित किणकाः स्वादु मधुनो

( ददति च पृषन्तीष्ठमधुनः )

यत्तत् स्मारं स्मारं मनसि मधुचंक रचयति । ऋचा घारा माध्वी क्षरति मध्मत्या क्वचिदपि वविचल्लव्धानन्दी रसमिति धनीभावगमनम् ॥८०॥ स्वयं मन्ये स्वादी श्रयति मिय तत् स्वादिवषयं चेन् सन्ये द्वैतं रसरसभुजोविगलति। विमृश्येब हैतं तदनुभवमात्रं स्पृशति न न वा द्वैताद्वैतं किमपि सहते स्वादनिविड्ता ॥८९॥ अनिर्वाच्यस्याति प्रकटयति भानं स्वविषय मसामग्रयव्याल्तिर्भावति सुधियाँ वोत्तमगिराम् । अनिर्वाच्यास्वादं स्फुटतमरसावेदनमपि न वा सम्यग् युक्तं सुरसिक रसास्वाद भणितम् ॥८२॥ अवर्णेनायति प्रमिति विषयं किञ्चिद्धि न उवर्णे नोदेति क्रमपरिणतिव्यंस्तविषया । मवर्णेन ज्ञाता मनति विषयं काम्यदितर दधो याऽर्द्धा तस्या मुखरमिखलं मूक उपरि ॥८३॥ कवर्णाद् यो भूमा निरतिशय सुखाखण्डनिलय स्ततो लाद् ह्लादिन्या रसविलसनं रासमभितः । इदीर्घाद्रासाजं स्फुटशतदलं चित्रविततौ तदिन्दोविन्दोः कि निपुटितदलं कोरकिमव ( घनम् ) ॥८४॥ अधिष्ठाने व्यवत्यै सकलजगतां व्यञ्जनमुखे परिस्पन्दः शान्ते करणकलनायाग्निमनुना ।

सिसृक्षेक्षेवर्णादिष शिक्षकलाया उपशमो (जिनलयो )
यदाद्याबीजं तन् निबिड़ रस राधाधर जुषः ॥८५॥
यदि ब्रह्मामूर्तां श्रुतिषु पिहितां रूक्मरजसा
मवेललक्ष्यं साक्षात् प्रणवधनुषा वेधरमसात् ॥
कुतो नादस्फोटं धनुषि श्रृणुया ज्यार्पणमृते
कलां भित्वा विन्दुं कथमि विशेवा परतरम् ॥८६॥
उदाऽनारोप्योर्ग्वी मम धनुषिते ज्याँ प्रथमतो
न चेद् विष्येर्नादं निदत गुण चापदणुतमम् ।
गुणीभूतो विन्दुनं च सपिद विज्यत्सित कलां
कला तुर्या ज्या चेत् सकलकलान्तं कुत इह ॥८७॥

#### ञ्चान तथा भान का पार्थक्य

यदि कही कि ज्ञान होने पर कोई ज्ञाता है और कुछ उसका ज्ञेय (Snbjet and object) है, इस रूप से द्वैत रहता है। केवल यह नहीं, जो जानता है और जो कुछ जानता है, उन दोनों में किसी एक प्रकार का सम्बन्ध भी आवश्यक है, अर्थात् ज्ञाता-ज्ञान एवं ज्ञेय की त्रिपुटी आवश्यक है। ज्ञाता एवं ज्ञेय के पारस्परिक सम्बन्ध को कौन जानता है? ज्ञेय विषय जैसे यह घट? वह तो बोलेगा नहीं। तब क्या कहा जाये कि वह स्वयं स्वयं को जानता है? किन्तु वह किस प्रकार से बोलेगा? अंकुरोद्गम के पहले बीज तो कारण रूप से विद्यमान था। इस सम्बन्ध में जो जानता है, वह तो बीज नहीं है। क्योंकि अंकुरोद्गम होने पर बीज तो बीज रह नहीं जाता? वह अंकुर भी नहीं है। क्योंकि वह अपने उद्गम के पहले नहीं था। और वह बीज का अंकुराकार परिणाम भी नहीं है!

क्योंकि यह परिणाम भी क्रमशः एक अवस्था के विलय हो जाने पर अन्य अवस्था के विकास के रूप में भासित होने लगता है। अतः यह परिलक्षित होता है कि इस चलचित्र में एक के बाद अन्य छिव के प्रकाशक के रूप में कोई अवश्य विद्यमान है। वह स्वयं पूर्वापर इत्यादि सम्बन्धों से युक्त अथवा अन्तर्भुक्त नहीं है। बीजा-कुरादि के समय है, 'जैसे मैने बीज का अंकुर पहले नहीं देखा था अब अंकुर देख रहा हूँ', आन्तर व्यापार भी वैसा ही है। 'मै' रूप ज्ञाता ज्ञेय को जानता है और उसके साथ अनने 'कारबार' को भी जानता है। यह अचल समाधान है। लक्ष्य करने पर देखोंगे कि जब एक पौधा अथवा अन्य कुछ जानते हो, तब (अर्थात् ठीक उसी क्षण) 'मै देखता हूँ' यह ज्ञान नहीं रहता। उस समय मुख्यतः वह ज्ञेय वस्तु ही ज्ञान है।

विचार करने पर और बोलने का अवसर आने पर (in judgement and discourse) 'मै ज्ञाता हूँ-यह ज्ञेय विषय है' यह भाव आता और कहा जाता है।

बिना विचारे और बिना कहे ज्ञान की तुलना में वह ज्ञान जो चिन्तन विचार से कहा गया- दोनों में अन्तर है। अतएव भावना (चिन्तना) ही सजीव तथ्य (Living Fact) है। बोलने कहने पर उसका अवच्छेद-प्रतिच्छेद (Limitation, cross section) करना पड़ता है, अन्यथा वह अव्यवहार्य है। उसे इस ग्रंथ में मान एवं आख्या कहा जाता है।

ग्रंथकार के Approaches To Truth ग्रंथ में सिवशेष विश्लेषणादि के अन-न्तर इसे Fact एंजा प्रदान की गई है। ज्ञाता-ज्ञेथ एवं ज्ञान का भान चैतन्य के कुक्षि के अन्तर्गत (Fact Sections) है और भान भी चैतन्य त्रिपुटी के रूप में प्रकाशित हो जाता है। अतएव ज्ञाता स्वयं को, अपने विषय एवं सम्बन्धों को प्रकाशित नहीं करता। भान ही उसे प्रकाशित करता है। 'यदिष किमवैती त्रिपुटितम्' इस प्रश्न का उत्तर यही है।

भान में प्रकाश तथा विसर्श

तव क्या कहें भान शुद्ध प्रकाश है अथवा प्रकाशमात्र है ? शुद्ध प्रकाश में अहं इदं रूप द्वैत (Polarity) कैसे उदित होता है, इस प्रश्न का कोई उत्तर नहीं मिलता। अतएव प्रकाश के साथ विमर्श को न मानने पर तो सजीव तथ्य को ही अस्वीकार करने की स्थित आ जाती है। "प्रकाश ही सत्य है। क्योंकि कालत्रय अव्यभिचारी हैं और विमर्श व्यभिचारी है। क्योंकि वह कभी रहता है, और कभी नहीं रहता।"—यह तक वर्तमान प्रसंग में अप्रासंगिक है। भान तो प्रकाश तथा विमर्श दोनों में है। भान = Total Actual Experience।

प्रकाश-विमर्श का गहन सम्पर्क

अतः यह परिलक्षित होता है कि 'ज्ञान में द्वैत है अथवा अद्वैत है' इन में से किसी एक ही पक्ष का आश्रय लेने पर निर्व्यूढ़ यथार्थ की उपलब्धि नहीं होती। तब क्या कहें-द्वैताद्वैत ? 'भान' अखण्ड रूप से एक है, किन्तु उसमें दो अथवा बहु नाना-रूप से उदित होते हैं यह Synthetic unity है क्या ? साधारण विवृत्ति के अनुसार बात चलती ही रहती है। वास्तव में इस प्रकार से कहने पर जो गहन ( दुर्बोध्य ) है, वह और अधिक गहन हो जाता है ( गहनतरतां याति गहनम् )। शुद्ध प्रकाश एवं अहिमदमादि विमर्श का सम्बन्ध एकान्त गहन है। भान में दोनों ही रहते हैं, यह कहा गया, तथ्य कि विवृत्ति को दिया गया, यह भी नि:संदिग्ध है, तथापि प्रकाश-विमर्श का सम्बन्ध विन्दुमात्र भी स्वच्छ एवं परिष्कृत नहीं हो सका। वरन् शुद्ध प्रकाश की धारणा भी की जा सकती है, विमर्श को भी समझा जा सकता है, किन्तु दोनों इस प्रकार से मिले सहग कैसे हुये, यह समस्या और भी गाढ़ होती जा रही है।

पुनश्च, एक, दो अथवा अनेक ? यह सब संख्यावाचक निरुक्ति अनिरुद्ध भान के लिये स्वरूपतः अनवकाश (Irrelevent) है, यह सर्वदा स्मरण रखना होगा। किसे एक और दो कहा जा रहा है एवं कौन कह रहा है, यह स्मरण रक्खो। समग्र भान के किसी भी अंश अथवा आन्तरवृत्ति के द्वारा (Immanent Process) उसे समग्र तथा सत्य रूप से व्याप्त नहीं किया जा सकता (अर्थात् उस प्रकार के Process का कोई Trancendental application संभव नहीं है)। अतएव द्वैत, अद्वैत अथवा द्वैताद्वैत, किसी प्रकार की निरुक्ति करने जाने पर भाव चैतन्य का 'हालचाल' नहीं मिल सकता।

आस्वाद व्यापार भी इसी प्रकार का है। जहां आस्वादन है, वहां आस्वाद दक-आस्वाद का उभय पक्ष रहेगा ही। अर्थात् युग्म अथवा युगल आकृति के अभाव में आस्वादन संभव ही नहीं होता, ऐसा सोचने एवं कहने के लिये हम बाध्य हैं। यहां यह स्मरण रखना चाहिये कि वास्तिवक आस्वादन एक ऐसी स्थिति है जो हैत, अहैत किंवा हैताहैत रूपी सांख्योक्त निवंचन सहन नहीं कर सकता। यह भी एक तथ्य है कि वास्तिवक आस्वादन और आस्वादन के सम्बन्ध में मनन-विश्लेषण एक ही अवस्था नहीं है। प्रथम के समय द्वितीय अनधिकार है, और द्वितीय के समय प्रथम अनधिकार है। निरुद्देश्य है। रस एवं रसभोक्ता रूपी हैत जिस रस अथवा आनन्द के आधार में उदित होकर एक-दूसरे का विषय एवं आश्रय के सम्पर्क में निरोक्षण करता है, वह आधार अपने आप में सम्बन्ध से अतीत (रसरसभुजो की-दृश-रसी) है। इस सम्बन्ध में हैत-अहैत आदि किसी भी पक्ष का आश्रय लेने से समाधान नहीं मिलता।

#### भान का अखिलत्व । उदाहरण

इस भान के अखिलत्व (अनिर्वाच्य अखण्डत्व ) की विशेष चिन्तना करो। जैसे रात्रि में आकाश की ओर दृष्टि निःक्षेप द्वारा उज्वल अभिषित् नक्षत्र देखते हो। यहां यह नक्षत्र तुम्हारे विशेष अभिनिवेश-अथवा मनःसंयोग का विषय हो सकता है (Focal object of visual perception), किन्तु क्या यही तुम्हारा समग्र दृष्टिपट है? जैसा लक्ष्य बेध अर्जुन का था, वैसा हमारा, तुम्हारा नहीं होता! मन के कैमरा के सम्मुख एक बड़ा दृश्य उपस्थित होता है, परन्तु जहां का आकर्षण अधिक है, अथवा जिस ओर अधिक अभिनिवेष है, उसी ओर हमारा मनःसंयोग (अभिजिदितिनक्षत्र चयन) है। बाकी दृश्य रहने पर भी न रहने के समान हैं। तमाम नक्षत्रों में से उस उज्ज्वल अभिजित् नक्षत्र को ही देख रहा हूँ! अच्छा, क्या उस समय तुम्हारी समग्र अनुभूति का जगत् (Total universe of Experience) आकाश के इस परम विशाल चित्रपट में से केवल अभिजित् तारे को अलग करके विशेष रूप से उसे देख रहा है और उसके सम्बन्ध में भावना कर रहा है? नहीं, ऐसा नहीं! अनेक बाह्य (शब्दस्पर्शादि) और आन्तर (वेदना-कल्पना आदि) अनुभव भी उसके साथ विजाहित हैं। ये सभी अभिनिवेश के केन्द्र से पृथक्

एक छायालोक में भासित होते हैं, अथच वे समग्र अनुभव से अलग नहीं हैं। इसलिये वह अखिल (अखण्ड) भान स्वयं को टुकड़ा करके (दितिमव), अलगअलग, "इन-उन" वस्तुओं के रूप में प्रमिति विषय बनाकर उपस्थित कर देता है।
भान चैतन्य में अब 'यह दृश्य-वह देखने वाला" इस प्रकार का पृथक् उदय होता है
और बुद्धि तथा वाक् का कोई भी विषय नहीं रह जाता (Fact Reviews and
Report संभव नहीं होता)। 'कि विषयका प्रमातुर्धीगीर्वा?' भान कभी भी
अखण्ड एवं समग्र रूप में रहते हुए, अर्थात् अपनी अखण्ड समग्रावस्था में बुद्धि
एवं वाक् के उदय को अवसर ही नहीं देता! 'ह्यनवसरदं भानमुभयोः'। अथच
भान की कुक्षि से ही समस्त व्यापार घटित होते हैं।

## आस्वाद किंवा भोग में आश्रय एवं विषय सम्बंध कैसा रहता है ? भाव में अवगाहन

यदि मन में यह कल्पना कर्रू अथवा भावना कर्रू कि मैं स्वयं आस्वादक ( मन्ये स्वयं स्वामी — Enjoyer) हूँ, तब यह अवश्य सोचना होगा कि हमें तथा हमारे अनुभव का आश्रय करके यह स्वाद का विषय अथवा वस्तु विद्यमान है ( श्रयति मिय तत् स्वादिवषयम् यहाँ विशेष करके आधार विवक्षा है। अतः यह कर्म के स्थान पर 'मियं' रूप सप्तमी विभिन्ति है )। यदि स्वयं को ''स्वादी'' स्वाद लेने वाला न मानो, अर्थात् यदि उक्त कल्पना के द्वारा अनुपादित रूप से केवल आस्वादन किया जाये, उस स्थिति में (वह निरुपाधि आस्वादन) रस तथा रसभोक्ता का द्वैत (Duality) विगलित होकर अनुदित होता है। अतएव आस्वादन में भी 'कल्पना सहित' और 'कल्पनारहित' रुपी द्विविद्य भाव स्थिर रहता है। इसमें द्वितीय (कल्पनारहित) मौलिक (Basic) है। प्रथम अर्थात् आश्रय—विषय सम्बन्धित कल्पना के द्वारा जो आस्वादन है, वह आस्वादन नहीं है। वह आस्वादन का Review है, आलोचन है। आस्वादन तथा आस्वादन के आलोचन को एक में मिलाकर देखना उचित नहीं है। आलोचना का भी एक निजस्व 'ऋत्' है। अर्थात् आलोचन की स्थिति में कोई एक निदिष्ट आकार-प्रकार होता है। इस प्रकार की आलोचनभंगी को द्वैत अथवा त्रिपुटी कहते हैं। ऐसा कोई सिद्धान्त नहीं है कि भंगी ही आस्वानन स्वरुप में स्थित रहेगी। अतः उक्त है 'विमृश्यैव द्वैतं तदनुभवविषयं स्पृश्चित न'। अतएव विमृश्या-स्वादन और अविमृह्यास्वादन के भेद को सर्वथा स्मरण रखना होगा। अतः अविमृह्य-कारिता में कर्म 'पशुं' हो जाता है, किन्तु आस्वादन में जो अविमृश्यभाव जिस मात्रा में जबतक रहता है, आस्वादन की गाढ़ता एवं सजीवता भी तबतक उसी प्रकार रहती है। आस्वादन और आलोचन (Enjoyment and review of enjoyment ) का परस्पर अनुपात विप्रतीप (Inverse Ratio) है, अतएव आलोचन अनावश्यक नहीं है। साक्षात् रुप से और समकाल में न होने पर भी परोक्षरुप से एवं पश्चात्काल

में, इसके द्वारा ही आस्वादन की शुद्धि एवं पुष्टि होती है। यद्यपि आस्वादन 'मुखर' नहीं है, वह मूक है—तथापि वह 'मूढ़' नहीं है। यह मर्वदा स्मरण रखना चाहिए कि ज्योति तबतक ज्योति नहीं है, जबतक वह रस नहीं है और रस भी तबतक रस नहीं है, जबतक वह ज्योति नहीं है। 'ज्योतिरस' इस परमाव्यक्त में दोनों को दो नहीं कहा जा सकता, एक भी नहीं कहा जा सकता। अर्थात् वहाँ कोई संख्यान् नहीं चलता, फिर भी हमारे अनुभव और अभिज्ञता (परिचय) में आलोक एवं पुलक की द्यारा आस ही पास बहते रहने पर भी मानों मिलना नहीं चाहतीं। अवगाहन और निमज्जन के समय में वे कर्थाचित स्वयं को एक दूसरे से बचाती रहती हैं। इनका चरम और परिपूर्ण मिलन घटित हो जाने पर एक का अनुरूप सहयोग दूसरे को मिलने लगता है। पुलक का आलोक में पालन-पोषण करना पड़ता है और पुनः आलोक भी पुलक के मधुर स्पर्श सिहरन के द्वारा सजीव एवं सरस होता रहता है। आलोक के ऋतःच्छन्द एवं पुलक के मधुःच्छन्द का मिलन ही परिपूर्ण सत्यच्छन्दः है।

अखण्ड, समग्र अनुभूति, ( भान ) की अनिर्वचनीय ख्याति

भान अथवा हमारी अखण्ड समग्र अनुभूति अपने अशेष विषय का प्रकाश अवश्यमेव कर रही है, किन्तु वह अनिर्वचनीय ख्याति है। अर्थात् उसके अपने स्वयं के सम्बन्ध में बुद्धि अथवा वाक्य का कोई भी व्यवहार नहीं चल सकता। उसका समग्रत्व अवगुंठित होने पर उसके अंश-विशेष को ही हम देख सकते हैं। वह अपने समग्रत्व को हमें नहीं देखने देता। देखना का अर्थ है बुद्धि तथा वाक् के द्वारा आलो-चन । यही नहीं, भान के जिस अंश-विशेष को हम परिलक्षित होता समझते हैं, वह अंश भी हमारे समक्ष अपना पूर्ण आत्मप्रकाशन नहीं करता। एक छोटा सा घास का फूल अथवा ओस का एक कण स्वयं को हमें दिखलाता है, किन्तु किस अंश में ? उसे अच्छी तरह से देखने का संकल्प कर लेने पर उस देखने का तो कोई अन्त ही नहीं मिलता । नहीं मिल सकता, क्योंकि यह छोटा सी पुष्पकलिका अथवा ओसकण उस समग्र विश्वरूप महाविस्मय का एक घनीभूत वामनरूप है। जो क्रांतदर्शी ऋषि हैं, उन्हें प्राचीन लोग कवि कहते हैं। इस कवि की दृष्टि में एक छुद्र पुष्प अथवा शिशिरविन्दु गुक सीमाहीन प्रेक्षागृह है। इसका द्वार अति संकीर्ण अथवा नगण्य नहीं है। उसके भीतर इस विश्व का समस्त रहस्य निपूरित रहता है। अतएव समग्र अनुभूति जगत अथवा उसकी किसी भी एक वस्तु के सम्बन्ध में पूर्ण विवृत्ति दे सकना असंभव है । इस सम्बन्ध में महासुधि व्यक्ति की श्रेष्ठ वाणी कुण्ठित तथा अपारग ( असाम-्र ग्रय व्याप्तिर्भवति सुधियां ) है । केवल ज्ञान के क्षेत्र में ही ऐसा नहीं है, प्रत्युत आस्वा-दन के समय भी ऐसा ही होता है। आस्वादन का स्वरूप अनिर्वाच्य है। अतएव जहाँ हमारे परिस्फुटतम रस का आवेदन होता प्रतीत होता है, वहाँ भी वह उस रस की समग्र तथा सजीव अनुभूति अथवा आस्वादन मनन एवं कथन की सीमा से परे रह जाता है। इसी कारण कोई महाशिल्पी भी अपने रस के आवेदन एवं निवेदन द्वारा उसे सम्पूर्णतः परिस्फुट नहीं कर सकता। जितना भी वह कह सकता, जितना भी वह कह सकेगा, उसके द्वारा आस्वादन की चमत्कारिता और अपूर्वता तो अवला के समान असमर्था ही रह जाती है (न वा सम्यग् युक्तं सुरसिकरसास्वादभणितम्)

भान का विश्लेषण आवश्यक क्यों है और कैसे सम्भव है ?

यद्यपि भान अथवा अखण्ड समग्र अनुभूति विश्लेषण योग्य नहीं है, तथापि बुद्धि तथा वाक्य के व्यवहारार्थ इनका विश्लेषण किया जाता है। विश्लेषण का अर्थ है—समग्र की उपेक्षा और अंश का ग्रहण ( Acceptance of a given feature by ignorance of the whole )। इसमें एक के बाद एक अनेक घटनायें अवश्यमेव घटित होती हैं। जैसे रात्रिकालीन आकाश को देखकर हम यह कहते हैं ''देखों! यह अभिजित् नक्षत्र है।'' यहाँ समग्र अखण्ड भान के प्रति हमारा मनोयोग उस समय नहीं है। यदि मनोयोग होता, तब हम यह उपलब्धि करते कि अखण्ड भान हमारी धारणा अथवा 'कथनी' की 'लपेट' में आने से नाराज है ? अतः हमारा व्यवहार चलता रहे, इस दृष्टिकोण के कारण वह अखण्ड भान उपेक्षित सा पड़ा है। जिससे विशेषहप से मनः संयोग होता है, ( जैसे सम्पूर्ण आकाश में से अभिजित् के साथ ) उसे ही हम अपने ज्ञान का विषय वना छेते हैं। किन्तु ज्ञान इस एक वस्तु से ही चुप नहीं हो जाता। वह एक से अन्य में, इस प्रकार से चलता ही रहता है। जैसे हम अभिजित् देखने के पश्चात् ध्रुवतारा देखते हैं। अतएव अनुभव की क्रम-परिणित अथवा Series or stream रूप अवश्यमेव उपलब्ध होने लगता है। इस क्रम अथवा धारा को कौन जानेगा ? क्रम अथवा धारा स्वयं को स्वयं जान सकने में असमर्थं है। उसे जानने के लिये किसी ऐसे की उपस्थित आवश्यक है जो स्वयं धारा के साथ वहने न लगे, प्रत्युत् स्वतंत्र रह कर (साक्षीरूप से ) धारा की पूर्वा पर सभी अवस्थाओं को देख सके और उसके देश-काल, कार्यकारणादि सम्बन्ध में आवश्यक मत को खोज सके।

प्रणव के साथ परीक्षा। अनुभूति सात्र ही प्रणव का स्थान है इस बार इस भूमिका पर प्रणव ( ऊँकार ) की अकारादि मात्राओं का चिंतन करों। हम देखते हैं कि ॐ कार स्वयं ब्रह्म का वाचक ( वाक्रूप ) है। अतएवं जैसे ब्रह्म सृष्टिट में अनुप्रविष्ट है, उसका वाक्रूप प्रणव भी वैसा ही है। यह पहले कहा जा चुका है कि एक बीज के अन्दर प्रणव की मात्रायों किस प्रकार से विद्यमान तथा सिक्रिय हैं। यहाँ विचार करके देखों कि हमारे प्रत्येक अनुभव में अथवा ज्ञान में प्रणव किस प्रकार से अनुस्यूत रहता है ? प्रणव की आद्य मात्रा अ कार 'अयं' अथवा 'इस' रूप से किसी भी विषय को हमारी समग्र अनुभूति अथवा भान के आधारपट

पर चिह्नित कर देता है । मानों अ कार यह कहता है—इस आकाश में यह जो अभि-जित नक्षत्र है, क्या तुमने इसे देखा है ? अतएव अ कार का कार्य हुआ अखण्ड के किसी एक विशेष खण्ड अथवा अंश के साथ हमारा मन:संयोग कराना । अतएव इसके अभाव में हमारी अनुभूति अथवा ज्ञान में किसी विषय विशेष का उदय ही संभव नहीं होता । तत्पश्चात् उ कार । पहले अनुभव की क्रमपरिणति अथवा घारा के सम्बन्ध में कहा जा चुका है। उसके मूल में प्रणव की यह मध्यमात्रा है। इसके अभाव में विश्वचित्र में गति अथवा क्रम की कोई अवस्था ही नहीं रहती । अ एवं उ स्वर के उच्चारण के द्वारा इन दोनों मौलिक व्यापारों को समझाने की चेष्टा करो । अ कार अंगुलि निर्देश करते हुये कुछ दिखला देता है । उ कार की वृत्ति है गतिरूपा। वह हमें यहाँ से वहाँ ले जाने के लिये नित्य उन्मुख है। तदनन्तर प्रणव की तृतीय मात्रा 'म' कार है। वह क्या करता है ? पहले जिस क्रम अथवा धारा के एकमात्र स्वतंत्र साक्षी की स्थिति का उल्लेख किया गया है, यह म कार उस 'मै' के ही स्थान पर अभिषिक्त है और उसके कर्म को करता है। क्या यहीं अन्त है ? नहीं, ऐसा नहीं है। म कार के पश्चात् नादिवन्दु अथवा अर्धमात्रा है। इसे शास्त्र की भाषा में 'अनुच्चार्या विशेषतः' कहते हैं । अर्धमात्रा हमारे उच्चारण की सीमा में नहीं क्षाना चाहती, किन्तु वह तो है ही । जब तक योगनिद्रारूपिणी अर्धमात्रा को प्रसन्न नहीं कर लेते, तबतक प्रणवादि कोई भी जप पूर्ण तथा समर्थ नहीं होता । इसी अर्ध-मात्राकी कल्पनाहम एकाधिक स्थल पर 'सेतु' रूप से कर चुके हैं। सेतु कहने से इस पार और उस पार की बात आती है। यहाँ अर्धमात्रा रूपी जो सेतु है, उसके इस पार तो अनुभूति का जगत्, मुखर जगत् है किन्तु उस पार जो तत्व है वह पूर्णतः मूक है। 'दधो याऽर्द्धा तस्या मुखर मखिलं मूक उपरि'

## क्लीं बीज द्वारा पूर्वानुरूप परीक्षा

हमारे समग्र अनुभव में प्रणव की मात्रा किस प्रकार से प्रविष्ट है और क्रियाशील है, उसे हमने पूर्व कारिका में देखा। क्लीं बीज का विश्लेषण करके देखो। इस बीज में जो आद्य अक्षर 'क' है, वह क्या स्वित करता है ? श्रुति कहती है 'कं ब्रह्म'। क वर्ण के द्वारा निरितशय सुख के अनन्तिनिलय स्वरुप भूमा का तात्पर्य लक्षित होता है जिसे श्रुति ने 'रस' कहा है। अर्थात् अखण्ड अपरिमीम आनन्द की वह आधारभूमि (Background) जिस पर यह विश्व तथा विश्व के अन्तर्गत प्रत्येक रेणुकण भी उदित हो रहे हैं। विकसित होकर पुनः उसी में विलीन हो जाते हैं। इस आनन्दरुपी महाकाश के सम्बन्ध में ही श्रुति ने कहा है 'एतस्माद्धेयव खित्वमानि भूतानि जायन्ते इत्यादि। भूतसमूह के जन्म स्थिति तथा लय का आधाररुप यह भूमानन्द भी महाकाश के समान शान्त तथा स्पन्दहीन है। 'क' वर्ण के द्वारा यह आनन्दाकाश ही लक्षित होता है। किन्तु जब आनन्द इस प्रकार से स्पन्दहीन अयवा

निस्तरंग है, तब उसमें किसी प्रकार की लीला अथवा वैचित्र्य की सम्भावना कैसे होगी? सृष्टि का प्रत्येक पदार्थ आनन्द की मात्रा अपने अन्तःतम स्थल में पाकर उसके विचित्र विकास की परिणित का द्योतन करा रहा है। अर्थात् उसके विचित्र विकास की परिणित के मूल में रस एवं रसैषणा की स्थित है। जीव इस रसैषणा आत्मसंवित् की प्राप्ति अवश्य करता है, किन्तु एक धूलिकण के अन्तःस्थल में भी यही एक आवेग विद्यमान रहता है। विश्व में कहीं भी एक भी स्पन्दन सम्भव नहीं हो सकता था; यदि उसकी पुष्ठभूमि में यह निगूढ़ आवेग न रहता। इस मौलिक सत्य को समझाने के लिये ही श्रुति ने कहा है "कः प्राणात्" आदि।

अर्थात् आनन्दरूप एक महाकाश की पटभूमिका है। तभी उसी के वक्षस्यल पर विश्व के जीवन की इतनी चंचलता तथा मुखरता है। यहाँ यह प्रश्न उत्थित होता है कि जो स्वरूपत: अमात्र तथा स्यन्द हीन है, उसमें इतनी अशेष मात्रा तथा वैचित्र्य का उदय कैसे होता है ? इस प्रश्न का कोई उत्तर नहीं है। कार्यतः यह परिलक्षित होता है कि यह अशेष वैचित्र्य उदित हो रहा है। अतः क्या आनन्द को केवल एक निब्यूढ़ तत्व ( Absolute Reality ) के रूप में ही देखना होगा ? हमें उसकी उपलब्धि विचित्र लीला सामर्थ अथवा शक्तिरूप में करनी ही होगी। आनन्द अथवा रसवस्तु को इसी प्रकार मे शक्ति के रूप में पाना होगा, तभी तो लीला वैचित्र्य की उपलब्धि हो सकेगी। आनन्द की इस प्रकार की शक्ति के रूप को हम ह्लादिनी कहते हैं। क्लीं बीज में जो लकार है, उसकी के द्वारा ह्लादिनी की सूचना प्राप्त होती है। पहले हमने इसकी प्राप्ति कामबीज अथवा असंग के रूप में की है। यह देखा गया है कि जब तक वह आनन्द वस्तु ह्लादिनी शक्ति रुप धारण नहीं कर लेती, तब तक लीला नामक स्थिति की कोई सम्भावना ही नहीं रह जाती। लीला से क्या प्रतीत होता है ! एकरस शुद्ध वस्तु कभी स्वयं का गोपन करती है, तो कभी स्वयं को प्रकाशित कर देती है! रसवस्तु पहले स्वयं की "लुका चोरी" करती है, पुनः स्वयं को अशेष वैचित्र्य में रुगायित कर देती है। इससे न जाने कितने विचित्र स्वर तथा अपरुप छन्दों का प्रकाशन होता है ! पहले आनन्द के इस लीला भाव को ऐं एवं श्रीं बीजरुप में भी देखा गया है। इस प्रकार की 'लुकाछिपी' की क्रीड़ा के कारण उस स्वलसित आनन्द का रुप कहीं पर अलसित तो कहीं विलसित और कहीं उल्लिसित सा परिलक्षित होने लगता है। इनमें जब रस स्वयं को विल-सित करता है, तब रस के इस विलासच्प को रास कहते हैं (रसविलसनं रासमिभतः )।

## 'क्लीं' बीज का अवयव ई क्या सूचिता करता है ?

अब है क्लीं बीज का ईकार। यह किसकी सूचना देता है ? रसविलसन के फलस्वरुप जो रास विकसित होता है, हम उसकी तुलना एक शतदल कमल से कर

सकते हैं। जब कमल प्रस्फुटित होता है, तब वह अपनी समस्त पंखुड़ियों को एक ही साथ विकसित नहीं कर देता। रसिवलसन के फलस्वरुप जो रासकमल उदित हुआ, वह जिस अनिर्वचनीय रस की प्रेरणा से अपनी मुदित पंखुड़ियों को एक के बाद एक प्रस्फुटित कर देता है, वह मूल प्रेरणा क्लीं बीज में ईकार द्वारा लक्षित होती है। (ईदीर्घाद्वासाजं स्फुटशतदलं चित्रविततौ) तदनन्तर अन्त में जो चन्द्रबिन्दु है, वह क्या कहता है? जब रसवस्तु स्वयं का विलसित रास के रुप में आस्वादन करने के लिये एक परम निविड़भूमि में जा पहुँचती है, तब उसकी निखिल चन्चल मुखरता शान्त हो जाती है और परम आश्चर्य रुप एक मनमोहन नृत्यरत निखिल सुरच्छन्द के रुप में विश्वान्ति घटित हो जाती है। यही है रसास्वादन की निरितशय भूमि। इसके आगे और कुछ भी कहना नहीं है। (तिदन्दोविन्दोः कि निपुटितदलं कोरकिमव)।

#### इस बीज का प्रकारन्तरेण ध्यान । रसवस्तु तथा रासवस्तु का अन्य दृष्टि से दर्शन । ऋीं बीज ।

इस बार क्री बीज का प्रकारान्तर से ध्यान करो। पूर्वीक्त कारिका में सत् चित् रसस्वरूप जो रसवस्तु की आत्मा है, उसे हम रास रूप से विलसित होते देख चुके हैं। वहाँ बीज का जो 'लं कार है, वह ह्लादिनी रूपा लीला शक्ति है। इसे वैंड-णवगण श्री भगवान की स्वरूपशक्ति का सार कहते हैं। वह अक्षर तनु है। इस बार 'ल' के स्थान पर 'र' को स्थित करके यह देखना है कि इससे किसकी सूचना प्राप्त होती है ? इस विश्व को महाशक्ति के विलास रूप में देखता हूँ । अपने केन्द्र की ओर दृष्टियात करने से यह विदित होता है कि यह महाशक्ति कदापि जड़ अन्धशक्ति नहीं है । इस शक्ति के स्वरूप का परिचय बाहर कहीं भी नहीं मिल सकता । इसे अपनी ् सत्ता के केन्द्र स्थल में प्राप्त करना पड़ता है। इस केन्द्रस्थल की ओर दृष्टिपात करने से यह ज्ञात होता है कि सत्ता की एक शान्त निःस्तरंग भूमि है अथवा आधार है। इसी के ऊपर शक्ति की समस्त क्रीड़ा चलती रहती है। यह क्रीड़ा विचित्र रूप से चलती है। इस शान्त एवं क्षोभ और विकार रहित आधार को अधिष्ठान कहते हैं। इस अधिष्ठान की अपनी स्वयं की कोई भी भाषा नहीं है। अतः इसका निरू-पण किसी भी अक्षर अथवा वर्ण के द्वारा नहीं किया जा सकता, किन्तु जब इस প্রভিতান में ( महामौन प्रतिष्ठान में ) अभिन्यक्ति का आवेग किसी अतर्कित रूप से समुदित होता है, तब इसके सूचनार्थ किस वर्ण को सर्वप्रथम निर्वाचित किया ु जायेगा ? अर्थात् कौन सा वर्णं सर्वप्रथम इस भाषाहीन को भाषा देने के लिये अग्र-सर होगा ? वह वर्ण समस्त वर्ण अथवा व्यञ्जनों के मुख में अथवा आदि में रहने वाला 'क' वर्ण है। (अधिष्ठाने व्यक्तै सकल जगतां व्यञ्जनमुखे)। क वर्ण ने निस्पन्द निस्तरंग अधिष्ठान में आदिम परिस्पन्द अथवा तरंगोत्थान को सूचित

द्वितीय अध्याय

किया। जो कि मात्र अधिष्ठान था, उसने स्वयं को शक्ति तथा शक्तिमान रूप में, मिथुन रूप में देखा। जिस मूल अनिर्वचनीय तत्व में इस जगत् के मातृत्व की कोई कल्पना ही नहीं थी, उस मूल तत्व ने स्वयं को जगन्माता आद्याशक्ति के रूप में प्रकाशित किया। 'क' वर्ण के द्वारा यह परम विस्मय ध्वनित होता है। इसवार जगत् की जो आदिमाता हैं, उन्हें इस जगत् की सृष्टि स्थित तथा लय के निमित्त कारण एवं उपकरणों की सृष्टि करना ही होगा। अर्थात् जो जगत् की आदि कारण हैं, वे स्वयं अपनी अभिव्यक्ति करण रूप में करती हैं। जो माता हैं, वे हो जाती हैं मात्रा (मातृशब्द के प्रथमा एकवचन माता और तृतीया के एकवचन में मात्रा का इस प्रसंग में विचार करो)। 'मात्रा' से क्या ज्ञात होता है ? जिसके द्वारा सब कुछ का मान अथवा माप निरूपित होता है, वह है मात्रा — Measure Principle. अतः जगत् की सत्ता तथा शक्ति के लिये जो Martrix है, वह अपने को Measure रूप में Envolve करता है। यही मौलिक ब्यापार जिस वर्ण के द्वारा सूचित होता है, वह है र। (करणकलनायांग्निमनुना)।

### भाता एवं मात्रा

माता तो 'र' का आश्रय लेकर मात्रा हो गयीं! फिर भी इस विश्व की अभिन्यक्ति के न्यापार का और भी कुछ प्रयोजन है। वह अपर वस्तु क्या है ? क्या वह केवल सृष्टि की इच्छा अथवा सिसृक्षा है ? मात्र यही नहीं है, प्रत्युत श्रुति में ब्रह्म के जिस ईक्षण का वर्णन है, वह ईक्षण भी आवश्यक है। जैसे मैं कर्त्तारूप से एक कर्म करूँगा। उसके लिये उपयोगी उपादान तथा करण (Instrument) मैं एकत्रित करता हूँ। किन्तु वया उससे ही कर्म सम्पन्न हो जायेगा ? ईक्षण शब्द में जिस ई की सत्ता है, वही उस आवश्यक वस्तु की सूचना प्रदान करता है। इसी ई कार का आश्रय लेकर जगत की माता ने माहेश्वरी, महाकाली, महालक्ष्मी तथा महासरस्वती के चतुर्व्यूह रूप का प्रकाशन किया है। एक मूल ईक्षण का ही यह चारो भाव है। तदनन्तर है चन्द्रविन्दु। इससे क्या सूचना मिलती है ? इस चन्द्र-विन्दु के द्वारा विचित्र रूप से अभिव्यक्त इस विश्व का विस्तार तथा संकोच लक्षित होता है। एक ओर विश्व की अपने परिपूर्ण विकास के लिये अग्रगति है और दूसरी और है इसका संकोच तथा घनीभाव की ओर प्रवणता ! बीज केवल यही कहता है कि---'मुझे अंकुर आदि क्रम से विकसित होकर पौधा बन जाने दो।" पादप यह कहता है कि "मेरी मुकुलमंजरी प्रस्फुटित होने दो, जिससे मैं पुष्पित तथा फलयुक्त होकर पुन: नवसृष्टि के बीजरूप में परिणत हो सकूँ"। इस चन्द्रविन्दु के अवयव में हम विकास एवं संकोच के इस अपूर्व अभिनय को देखते हैं। अतः यह क्रीं किसका वीजमंत्र है ? जो जगत का मूल अधिष्ठान होने पर अपनी अभिव्यक्ति जगज्जननी रूप में कर रहे हैं, जो जगत् की माता होकर भी स्वयं को निखिल मात्रारूपेण प्रपंचित कर रहीं हैं और उसी मात्रा की सहायता से विश्व के विचित्रतम विभिन्न रूपों का ईक्षण करती रहतीं हैं और जो अणु तथा विराटरूपी अब कुछ को अपने परिपूर्ण विकास तथा संकोच के रूप में लीलायित करती हैं, उन आद्याशक्ति का बीज है 'क्रीं। अतए जो आद्याशक्ति का बीज है, वह निविड़ रसघन स्वरूग श्री कृष्ण के बीज से कथमपि भिन्न नहीं है, अपितु वह अभिन्न है। ( यदाद्या बीजं तन् निविड़ रस राधाधर जुष: )।

#### 'क' रूपी व्यंजन प्रमुख की विविध व्यंजना। रासद्ध्यि तथा भासद्ध्य

निबिड़ रसमाधुरी की परिसीमास्थली में जो श्री राधा का अधरपुट है, जिसका भजन रसिकचन्द्र चूड़ामणि करते रहते हैं, उसका जो बीज है, उसकी वर्त्त-मान कारिका में उद्धृत् आद्याबीज के साथ अभिन्न रूप से भावना करो। अभेद के तात्पर्यं का भी विचार करो। निरितशयाखण्ड सुखवस्तु 'क' अक्षर से वाच्य है। साथ ही शुद्ध, शान्त अधिष्ठान की स्वव्यञ्जनमुखीनता (आविरूप) का शक्ति-शक्तिमान रूप से परिचय भी 'क' अक्षर के द्वारा सूचित होता है। इसके द्वारा मूल में क्या सूचित हुआ ! यह अधिष्ठान केवल सत् और चित् स्वरूप ही नहीं है, वह आनन्द स्वरूप भी है। आनन्द ही उसका हृत्, अथवा आत्मा है। अतः यह आवि-क्तपता, व्यञ्जनमुखीनता भी आनन्द का ही स्वभाव है। आनन्द का स्वतन्त्र स्वतः-स्फूर्त्त भाव है। अर्थात् अधिष्ठान अथवा मूल में रस का अभाव रहने पर व्यंजन-रूपता संभव ही नहीं हो सकती। 'आनन्दाद्धेयव खल्विमानि'। तत्पश्चात् ध्यान द्वारा 'ल' (ह्वादिनी-माधुर्यं) ओर 'र' कार (भास्वती-ऐश्वर्यं) के मध्य के अभेद की पहचान लो ( अर्थात् मधुर मधु जो वस्तु है, वही प्राणों का प्राण भी है )। यहाँ पर रस ने ही ''रास' के रूप में अपना विलसन किया है। दूसरी ओर उसने स्वराट् के रूप में 'स्व महिम्नि' अपनी महिमा का द्योतन कराया है। पुनश्च, अब दीर्घ ई का लीला एवं ईक्षा रूपी दृष्टिकोण से समीकरण करो। साथ ही चन्द्रविन्दु को रस की अपनी परिपूर्णता में स्वीय निबिड़ निमीलन के रूप में और आद्याशक्ति को अपनी अशेष वैषम्य-समता में आत्मविश्रान्ति ( जनिलय एवं उपशम ) रूपी भाव से देखो। समग्र विश्व के मूल में जो रस है, यह शक्ति उसका इस प्रकार से समीकरण अवश्य करती रहेगी। साथ ही विश्व के अन्तर्गत् प्रत्येक वस्तु को, विशेषतः अपनी सत्ता को साध्य करके इस क्लीं तथा क्रीं बीज का समीकरण साधन करना होगा। इसी समी-करण के द्वारा ही बहिर्विज्ञान का समन्वय हो सकेगा। इन बीजद्वय का समीकरण कर लेने पर महासमन्वयी छन्दः प्राप्त होगा और वह परमसमन्वयी में स्वयं को व्रतिष्ठित कर सकेगा।

### अन्यान्य बीजों की प्रयोजनीयता

अच्छा ! रसदृष्टि और विज्ञानदृष्टि को इन बीजद्वय के माध्यम से मिलाया,

किन्तु प्रणव की वर्तमानता में अन्य बीजों का क्या प्रयोजन ? वह इस कारिका में आलोचित किया गया है 'यदि ब्रह्मामूर्त्तं' इत्यादि । जो शुद्ध सच्चिदानन्द रूप ब्रह्म विश्वानुभूति अथवा भान का अधिष्ठान है, वह तो श्रुतिसमूह के द्वारा परमान्यक्तरूप से (अनिरुद्ध-अलक्षण आदि रुप से ) श्रुत अवश्य हुआ है, अथच उस आत्म-प्रत्ययैकसार तत्व को सर्वथा आवरित (पिहितं) रखने पर भी उसका अरुण सूर्य की कनक किरणों के समान ( रुक्मरजसा ) उन्मुक्त विकिरण करना प्रयोज्य माना गया है। (सत्यं शिवं सुन्दरं इत्यादि सूचकों के द्वारा)। जो परम ज्योतिरस किसी भी वर्ण के द्वारा परित्यक्त (अकथ्य ) नहीं है, उसे मानो हिरण्यगर्भ अथवा रुवमवर्ण करके मधुर भास्वर रुप में प्रदर्शित किया गया है। अवश्यमेव यह हमारी कल्पना तूलिका का रसिशत्पन नहीं है। अधिष्ठान परम अब्यक्त है। वही स्वयमेव रुवमवर्ण (भास्वर-सुन्दर ) हो गया है। क्रीं तथा क्लीं रूपी वीजद्वय के विश्लेषण द्वारा हमने उसे ही उपलब्ध किया है। 'रुक्षमरजसा' पद की रहस्य व्यंजना भी है। वह स्थानान्तर में आलोचित होगी। यहाँ यदि तुम्हारा लक्ष्य वह ब्रह्मवस्तु है, जो अमूर्त्त होने पर भी रुक्मवर्ण है, तब क्या करोगे ? श्रुति का वही प्रसिद्ध लक्ष्यवेध तुम्हें साधित करना होगा। ''प्रणवोधनु शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते। अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥'' अन्य धनुषों को पीछे रखकर भी तुमको प्रणव को ही अपना समर्थ धनुष बनाना होगा। अन्य बीजों तथा नामों में सुप्तवत् स्थित प्रणव को ही साक्षात् रुप से जाग्रत करना होगा। सदा स्मरण रक्खो कि प्रणव समस्त वाक् में, यहाँ तक कि वेदवाक् में, शयान (सुप्त) होकर स्थित है। इसलिये प्रणव है कुश, प्रणवपुटित अथवा प्रणव घटित वाक् = कौश। ब्रह्माणी इसी ''कौशाम्भः'' अर्थात् प्रणवपुटित अथवा प्रणवगिभत मन्त्र ( अम्भः ) का क्षरण करती हैं, जिसके द्वारा असुरों के तेज की हानि और सुरों की तेजवृद्धि होती है।

प्रणवधनु के द्वारा लक्ष्यबेध सामर्थ्य । अग्र्या बुद्धि एवं एकाग्रा रित

पूर्वोक्तरपेण ब्रह्मवस्तु का लक्ष्य करने पर प्रणवधनु अपनी (अग्र्या-बुद्धि) की शरयोजना तो करेगा ही, किन्तु वेधसामर्थ्य और सम्वेग आवश्यक है। यह पूर्ण प्रगाढ़ता और श्रद्धा के बिना सम्भव ही नहीं हो सकता। अर्थात् तुम्हारे हृदय तथा अन्तर का पूर्ण सहयोग भी चाहिये। इसके लिये अपने ब्रह्मलक्ष्य का आनन्द एवं रस रूप से, सुन्दर एवं मधुर रूप से परिचय पाना ही होगा। वह तो सत्य एवं ज्योति भी है। यह सहयोग होने पर ही 'वेधरभस' होना और उस 'रभस' में 'अप्रमाद' होना सम्भव हो जाता है। फलत: तुम्हारी बुद्धि अग्र्या हो जाती है। अन्यथा यह सम्भव ही नहीं है।

अच्छा ! क्या धनु में ज्यार्पण किये बिना ही शरसन्धान करना चाहते हो ? वह तो सम्भव ही नहीं है । प्रणव धनु में ज्या लगाकर सर्वप्रथम उसकी टंकार (नादस्फोट) को सुनना होगा। (कुतोनादस्फोटं धनुषि श्रृणुया ज्यापंणमृते)। प्रणव धनु की सहायता से ब्रह्मलक्ष्य भेदन करने वाले की यही प्रथम भूमिका है, अर्थात् नादानुसंधान! नादब्रह्म का अनुसंधान! तत्पश्चात् क्रमशः बिन्दु एवं कला (कलनात्मिका विमर्श शक्ति) का भेदन करना (भित्वा)। इसके पश्चात् उस तत्व में प्रविष्ट होना चाहिये। अतः तुम प्रणवधनु के ज्यारोपण कर्म में कुशलता प्राप्त करो।

धनु की ज्या। प्रथमतः उकार

इस धनु की ज्या किसे बनाओं ? इस प्रश्न का उत्तर अन्तिम कारिका में परिलक्षित होगा। क्रमशः-क्रमशः ज्या चढ़ाने का तत्व सुनो। प्रथम ज्या है उकार। प्रणव की मध्यम मात्रा। अ तथा म धनुष के दोनों सिरे (कोटि अथवा प्रान्त) हैं। उ मात्रा के द्वारा प्रान्तमात्राद्वय (दोनों सिरों) को संहत्-सम्बद्ध करो। 'उदा' उ वर्ण के द्वारा अ म धनुष में प्रथमतः ज्या चढ़ाओ। यह है उवीं ज्या। इस ज्या प्रकर्षण (ज्या खीचने) से तुम किस लक्ष्य का बेधन करोगे? प्रथम लक्ष्य है नाद। कंठश्रुति अथवा भंजाभ्यन्तरस्थ ईषिका की चर्चा सुना होगा। यह ईषिका चरम आत्मा अथवा ब्रह्म अवश्य है, किन्तु उसका नाद रूप में अविष्कार करना होगा। झिल्लीध्विन, तन्त्रीध्विन, वेणुध्विन का अविष्कार गुरुगम्य क्रम से करना ही होगा। झिल्लीध्विन के आवरण के मध्य में झरीध्विन (झरना का शब्द) उसमें तन्त्रीध्विन (अविश्वान्त वीणातन्त्रो की झन्कार-प्रथमतः तरंगियत तत्पश्चात् निस्तरंग), उसमें पुनः वेणुध्विन—कभी अन्तरा, संचारी, आभोग के साथ, कभी-कभी केवलमात्र आधारभूत (अस्थायी) ध्रुवस्वर की वितान! इस प्रकार से नादानुसन्धान करना होगा। नाद के पूर्व-पूर्व रूप को ज्या बनाकर उत्तर-उत्तर रूपों को लक्ष्य बनाना होगा।

## तदनन्तर ज्या-नाद । नाद और बिन्दु सन्धान का क्रम

अब नाद का सम्यक् सन्धान हो जाने पर उस नाद को ही ज्या बनाना होगा। अब नाद के सूक्ष्मतम धनीभाव रुप विन्दु को लक्ष्य बनाना होगा। उसका बेध करना होगा। (निंदत गुणचापादणुतमम्)। विन्दु एक प्रकार से अणुत्व तथा पूर्णत्व का काष्ठारुप है। अतः वह पूर्णतः दुर्बोध्य भी है। नाद मिला, परन्तु बिन्दु तो मिला ही नही। अनेक को इसी अवस्था में ही रह जाना पड़ता है, किन्तु बिन्दु को भी जीतना आवश्यक है। इसलिये बुद्धि को अग्रचा होना होगा। केवल प्रणव के 'अ म' की आश्रयिणी जो बुद्धि है, वह व्यग्ना है। वह जब उकार का आश्रय लेती है, तब वही उग्ना (गृहीतोग्न महाचक्रे, नृसिहरुपेणोग्नेण' इत्यादि में अंकित उग्न शब्द को लक्ष्य करो)। वह जब नाद-बिन्दु कला रुप अर्धमात्रा का आश्रय लेती है तब अग्र्या हो जाती है। ज्योति का तो बिन्दुरुप कभी-कभी दर्शन

में आ जाता है, किन्तु नाद का विन्दु रुप से श्रवण ? इसके लिये बुद्धि को एक Perfect Focussing mirror होना चाहिये, अग्र्या होना चाहिये। बुद्धि की Scattering, Canalising और focussing क्रिया का विचार करो। एक वटबीज कणिका में वट का महान अस्तित्व विद्यमान रहता है। एक रेत: बिन्दु में एक महामानव अन्तर्निहित रहता है ! एक ऐटम महाशक्ति का भण्डार है। कैसी चुिद्ध इस घनीभाव का अवगाहन करने में समर्थ है ? इस घनीभाव में क्रियाकारक सामर्थ्यं की शक्ति पुंजीभूत रहती है। 'एकोऽहम्' में इस घनीभाव की आदिम तथा मौलिक सूचना निहित है। अतः विन्दुसन्धान के क्रम को आयत्त करते हुये जाना होगा। पूर्व-पूर्व का रुप अधिगत हो जाने पर पर-पर रुप लब्धव्य हो जाता है। वहिर्विज्ञान में यही हो रहा है। वहाँ विन्दुशक्ति के किसी एक रुप को गुण अथवा ज्या मानकर, उसकी अपेक्षा सूक्ष्मतर रुप के वेध का प्रयास चलता रहता है। इस सम्बन्ध में अल्फा किरण, न्यूटन पार्टिकल प्रभृति के दृष्टान्त का चिन्तन करो। रेडियो आईसोटोप जातीय पदार्थों का Nuclear Fission तो घटित हुआ है। परिणामतः विन्दुशक्ति को एक महावली दैत्य के रुप में जाना जा सका है। किन्तु यह सब उसके बहि:प्रकोष्ठ का बाह्यक्प मात्र है। अन्त:प्रकोष्ठ अर्थात् प्राण एवं चैतन्य की स्तरपरम्परा का वेध कैसे होगा? इसके लिये ऐन्द्रीशक्ति प्रयोज्य है। (महावज्ये सहस्त्रनयनोज्वले। वृत्तप्राणहरे—)। ऐन्द्री केवलमात्र इन्द्रपत्नी ही नहीं हैं। (ऐं+द+र+ई) इस आकृति र पर ध्यान दो। ऐं वाग्भव, द दन्तवृत्ति अर्थात संछेदक, र तैजसवृत्ति, ई दीर्घतालव्यवृत्ति। इसका अर्थ है जो वाग्भव किसी सुदृढ़ अवष्टम्भक (वृत्त ) को विदीर्ण करके अन्तर्निरुद्ध तेज के उर्धवतन 'तल' आदि को भी समर्थ-स्यापारवान कर दे। किरीटीनि—अर्ध-मात्रास्थित 'ऐ' वागभव, महावज्रा = दकार 🕂 रकार, सहस्त्रनयनोज्वला = ईकार ( झरी अथवा प्रस्त्रवणाकृति, तेज सहस्त्रधाराओं में उत्सारित होता है )। किम्बहुना इन समस्त मूर्त्तियों की व्यंजना एक प्रकार से समाप्त नहीं है। इस प्रसंग में द्रीं बीज की निपुटित रूप से परीक्षा करो। यह पूर्वोक्त विश्लेषण रीति के अनुसार वज्रा-युध अथवा वज्रशक्ति का सूचक है। अद्रि पर्वत् (दृढ़ अवष्टम्भक रुप)। इसे विदीणं करती है वज्रशक्ति द्रीं। शीषदेश में किरीटी रुप जो चन्द्रविन्दु अर्ध-मात्रा है, इसे ही विशेषरूप से समर्थ करना होगा। परमलक्ष्यवेध की द्वितीय और तृतीय ज्या की योजना इस अर्धमात्रा से करना होगा। अर्धमात्रा ही विशेषरुप से धनु है। यथा—अतः उपलब्ध होती है श्री वीज (लक्ष्मी)।

लक्ष्यबेध का समापन कहाँ होगा ? कला अथवा विसर्शशक्ति द्वैताद्वैत विवर्जित परम

क्या यही लक्ष्यवेध का समापन है ? द्वैताद्वैत विवर्जित परमतत्व में द्वैताद्वैत आदि समस्त प्रसग समुदित होते हैं, उनका भी वेध करना आवश्यक है। यह न करने पर 'सकलकलनान्तं कृत इतः'' निष्कल सकल आदि निखिल कलन के अन्त में परम तूष्णींभाव में कैसे उपनीत होंगे ? अतः कला तुम्हारी तृतीय ज्या है । इस शेष ज्यार्पण .. के विना मात्रातीत तत्व में स्थिति सम्भव ही नहीं है । **इ**स लक्ष्यबेद्य कर्म **में विन्दु** को ही मर्मस्थान ( Key Position ) जानना । तुम्हारा मुख्य चिन्तन होना चाहिये कि विन्दु कैसे जित् हो । तभी चन्द्रविन्दु अयवा अर्धमात्रा में (") धनु नीचे है और बिन्दु उपर है। धनु में प्रथमतः ज्या है तदनन्तर नाद का ज्यारोपण और कर्षण करना होगा। नाद के (यदि धनु कोदण्ड है तब ) भीतर ही गर्भित बिन्दु रहता है। वहाँ ध्वनि धारावत (Continuous) प्रवहमान है। उसके मध्य में विन्दु (as quanta) की अनुभूति होने लगती है (नादात् विन्दु:)। धारा और विन्दु का अन्योन्यभावित्व सृष्टि के सर्वस्तरों में अनुस्यूत रहता है । जैसे आलोक रश्मि का यह सूक्ष्मभाव आंकस्मिक अथवा अहेतुक नहीं है। इस युग्म अनुभूति के पश्चात् विन्दु को ही विशेषरूप से लक्ष्य करना होगा। काली के हाथ का मुंड यही निर्देश दे रहा है। खड्ग का तात्पर्य है इस विन्दुरूग शक्ति का भी छेदन करो। वर = पूर्ण-कला । अभय ≔ कलातीत । अतः उपलब्धि होती है कि वैन्दवी शक्ति को किसी भी उपाय के द्वारा उद्बुद्ध करो । फलस्वरूप कलाशक्ति का पूर्ण उन्मेष होगा । (वर मिलेगा )। तदनन्तर अथवा उसकी सहायता से ( कलाशक्ति की सहायता से ) द्वैता-द्वैत विवर्जित परम मात्रातीत से अच्युतसिद्धि (अभय ) प्राप्त होगी । पुनश्च कर-स्थित विन्दु रूप मुण्ड - कं। खड्ग प्रयोग - री, दोनों मिलाकर क्रीं। यह कालिका बीज है। 'कं' रूप मुण्ड ही 'री' खड्ग द्वारा छिन्न होकर, वरानुग्रह प्राप्त करते हुये सर्वसिद्धि तथा कैवल्य का प्रापक हुआ है। प्रणव में मुण्ड = मकार। खंड्ग द्वारा ( उ कार के द्वारा ) म को उद्बुद्ध करो । अर्धमात्रा को उत्तोलित करो ( वरमुद्रा . को उत्तोलित करो ) और यह अर्धमात्रा सेतु ( उभयमुद्रा ) परमाव्यक्त में जाने का निमित्त हो जाये । अतः कामबीज कं = सर्वाकर्षक परम रसवस्तु से सम्बन्धित स्वा-भाविक काम का उल्लसित रूप है। 'ली' रूपी मुरली द्वारा यह अलसित काम उल्ल-र्सित विलसित होता है । फल है 'क्लीं' बीज । इस भाव की परिसीमा कहाँ पर और किस भूमि में है ? अर्थात् किस भूमि में प्रविष्ट होकर रसवस्तु ही रासवस्तु होगी ?

इस वस्तु के द्वैताद्वैत विवर्जित 'रसो वै भूमा' सं विकसित रासशतदल कैसे '
मुदित होगा? यह मुदितता फिर से अलसितता को प्राप्त हो हो नहीं सकती। यह रिसक
गण ही जान ससते हैं। प्राकृत तथा जड़ीय संभोग आदि में यही अप्राकृत चिन्मय
रस और रास वस्तु गुंठित कुंठित तथा लुंठित होते देखी जाती है। श्रीकृष्ण के
सिच्चदानन्द तनु में क्लीं बीजाक्षर का सन्दर्शन करो। इसी प्रकार की धारा का
दर्शन कालीह्नप में किया गया है।

## जप के क्षित्यादि पञ्चतत्व में अधिरोहण लक्ष्यबेध पर्व तथा अधिरोहण

पुनक्च ! जप को क्षिति, जल, पावक, वायु, आकाश रूपी पंचतत्व में उत्तर रोत्तर उत्तोलित करना आवश्यक है । इसी के लिए प्रणवादि बीज की धनुरूप में कल्पना करके उसमें उपयुक्त गुणारोपण (ज्यारोपण) कर्म साधित किया जाता है। प्रणव जप के समय स्तब्ध ( static ) 'ओम' के स्थान पर 'अउम' का जप करने से स्तब्ध (inert) भाव कट जाता है और सावलील (सलिल) भाव की प्राप्ति होती है। उ कार की उद्यंगत वृत्ति (Vertical Movement) के साथ मन्थनकृति ( Churning Pattern ) संयुक्त हो जाने के पश्चात् ( अर्थात् उ = उग्र होने पर ) तैजसभाव अधिगत हो जाता है। तदनन्तर वायु एवं ( आकाश ) वियत् के निमित्त तथा उससे उचीर्ण पदवी में उत्तरोत्तर अर्धमात्रा का समाश्रय लेना होगा। यही पश्चप्राणतत्व के विषय में भी है। प्रथमतः प्रणव के उकार का उदान ( Lever function ) रूप में व्यवहार करते हुये अकार ( अपान ) एवं मकार (प्राण) रूपी बाह्य एवं आन्तर वृत्ति की समता ( harmonic equation अथवा balance ) का सम्पादन करने का यत्न करो। इसके अनन्तर अर्धमात्रा की सहायता के द्वारा इस छन्दोग समता को विपुल एवं सूक्ष्म काष्ठ तक ले जाने का साधन करो (नाद एवं विन्दु साधन )। इसके द्वारा मुख्य प्राण के भावद्वय अर्थात् व्यान एवं समान भी शुद्ध तथा समर्थ रूप से अधिगत हो जाते हैं। जपसूत्र में मुख्य प्राण के द्वारा इस प्रकार पश्चत्व प्राप्ति के उपाय को दीक्षा का लक्षण माना गया है। प्राण प्रसंग में इसकी विशद व्याख्या होगी।

प्रसंगक्रम में श्री चण्डी के नारायणी स्तव का विश्लेषण

प्रसंगतः लक्ष्य करो कि श्रीचण्डी के शिवदूती प्रणाम में ''घोररूपे तथा महा-रावे'' रूपी रहस्य शब्द का व्यवहार किया गया है । शिव स्वयं अघोर हैं किन्तु उनकी दूती घोररूपा है। इस अघोर धारा के रहस्य का सभी दृष्टिकोणों से विचार कर देखो। जप के क्षेत्र में 'क' (व्यंजन का आदिवर्ण) को वैखरी अथवा व्यक्त जप के लिये ग्रहण करने पर 'घ' (क वर्ग का चतुर्थ वर्ण) क्या निर्देश करता है ? वाचिक उपांशु तथा मानस जप के अनन्तर जिस तनुमानस नामक तुरीय भाव की आवश्य-कता पड़ती है, उसकी सूचता 'घ' वर्ण के द्वारा मिलती है । इस ''ग्राम'' में उत्तीर्ण होने पर ही ध्विन वस्तुतः समर्थं रूप में घोषवत् तथा महाप्राणवत् होती है। पहले भी उ को लेकर प्रणव जपता था, किन्तु जब पृथु मानस भूमि के अनन्तर तनुमानस की स्थिति मिली, उसी के द्वारा तैजसमात्रा ('र' कार ) का विशेष रूप से अर्जन कर सका। ( उग्र एवं घोर रूपी प्राणिक वृत्तिद्वय की परीक्षा करो )। प्रथम में चक्रावृत्ति और द्वितीय में शंखावृत्ति स्पष्ट है। नृतिह तापनीय में नृतिह मंत्र के उग्रं तथा वीरं पदद्वय का प्रणिधान करो।

#### महाराव से क्या स्पष्ट होता है ?

घोररूपा होकर महारावा होती है 'महाराव' कहने से राव अथवा रव का अतिगामी ग्राम ( Super or ultra ) विशेषतः लक्षित होता है। हम देखते हैं कि ध्वित-वर्ण आदि का स्पन्दन साधारण प्रतीत होने वाले ग्राम को छोड़कर विशेषरूप से (असामान्य) सामर्थ्य प्राप्त करता है, तब उसकी शक्ति अद्भुत तथा अतर्किक है । अतएव घोररूप और महाराव हुये विना 'हतदैत्ययहाबल' की स्थिति नहीं आती । (दैत्य - Shearing Force )। जो संहत है, समूह रूप से विद्यमान है तथा श्रेय: साधन में सक्रिय है, उसे disrupt ( विशीर्ण ) करने को दैत्यशक्ति सतत उद्यत रहती है। असुर, दैत्य तथा दानव दसके विभिन्न रूप हैं। सभी स्पन्दनगत् वैरूप्य हैं। महाराव के अभाव में इस वैरूप्य का यथार्थ समाधान नहीं होता। महा-राव का तात्पर्य चीत्कार नही है। हींकार, हुंकार, घण्टशंखनाद प्रभृति रहस्यध्वनि बीजों के द्वारा महाराव ही लक्षित होता है। ''हुंकारेणैव भस्मसात्'', ''घण्टास्वनेन न पाहि" इत्यादि का चिन्तन करो । जबतक 'तनुमानस' पर अधिरूढ़ नहीं हो जाते, तबतक दैत्यबल विनाशी महाराव की संभावना ही नहीं रहती । यह भी स्मरणीय है कि तनुमानसा भूमि में अनुत्तीर्ण रहने पर मध्यमा सेतु को उत्तीर्ण कर सकना संभव ही नहीं है। श्रद्धापूर्वक उपयुक्त छन्दः की सहायता से प्रणवादि जप करते रहने पर उसकी साक्षात् कार्यकारिता के द्वारा जापक की काया, प्राण तथा मन का स्यू र एवं पाथिव भाव ( rigid, course grained, inelastic condition ) परिवर्तित होने लगता है और वह सूक्ष्म-सूक्ष्मतर छन्दोगवृत्ति के लिये उपयोगी हो जाता है। क्रमशः वाद्ययंत्र के गंभीरतम और उच्चतम परदे के रणन एवं अनुरणन की संभावना विधित होने लगती है। इन सब deeper key का संघान पहले तो मिला नहीं। इस प्रकार Progressive attuning के परिणाम से तनुमानस जाग्रत हो जाता है। संवित प्राप्ति होती है ( कुश ही कौश हो जाता है )। यही है सत्वगुण का आपूरण। बिहर्विज्ञान की गवेषणाओं में अनेक स्थल पर पूरण एवं आपूरण कर्म की विशेष कुशलता दृष्टि-गोचर होती है । अतएव जप आदि का लक्ष्य यह है कि जापक अपनी प्रकृति में किस प्रकार से ''आपूर्यमाणता'' का विकास करे 'स्वनेनापूर्य या जगत्'। पूरण के साथ हरण भी आवश्यक है । वैरूप्य-वैगुण्य का हरण । हरण-पूरण में परस्परापेक्षित्व है । तनुमानसा होने पर ही सत्वापत्ति होती, अन्यथा नहीं होती । भीमनाद, भैरवनाद, तूर्यंनाद, तमुलनाद प्रभृति शब्द भी अतिगस्पन्दन की अवस्याविशेष के उद्देश्य से न विभिन्न स्थलों पर प्रयुक्त होते हैं ।

## पूरणी और हरणी शक्ति। नारायणी स्तव में नवशक्ति का दृष्टान्त

हरण-पूरण के सुसमंजस्य अनुपात को सर्वत्र रक्षित रहना चाहिये, जैसे शरीर के क्षय तथा पोषण का अनुपात । अनुपात में सामञ्जस्य रिक्षत होने पर सब कुछ

संग्रहीत हो जाता है। इस संग्रहशक्ति के पहले कहीं-कहीं विश्वानुस्यूत कौर्मशक्ति का भी उल्लेख किया गया है। यह धारा ( continuity ) के अनुसार पंचगंगा के समान अन्यतमा है। श्रीचण्डी के पूर्वालोचित नारायणीस्तव में जिन नवशक्ति ( ब्रह्माणी से चामुण्डापर्यन्त ) की वन्दना की गयी है, उनमें प्रथम चार ( वैष्णवी पर्यन्त ) पूरण तथा सोमप्रधान (पूरणी) हैं। शेषोक्त चार (नार्सिही से चामुण्डा) हरण तथा अग्निप्रधाना हैं (हरणी)। मध्य में सन्धि तथा सेत्रूप से वाराही की स्थिति है। इन वाराही शक्ति का समाश्रय लेकर जपादि साधन तथा समस्त क्रिया व्यवहार में समंजस अनुपात ( छन्दोगत्व ) की रक्षा करना होगा। अत: ये वज्रवाराही हैं। जैसे व्याहतित्रय और प्रणवत्रय से सहकृत जो गायत्री जप है, उसमें सप्त सोम-मात्रा और सप्त अग्निमात्रा रहती है । इन सात-सात के सामञ्जस्य की रक्षा करके गायत्री जप करना आवश्यक है। आधार अथवा यंत्र में तम: लक्षण की सविशेष स्थिति में अग्निमात्रा सप्तक का जोर देकर जप करना चाहिये। रज: लक्षण उरु अथवा विज्ञाल होने पर सोममात्रा सप्तक का विशेष जोर देकर जप करे। आदि और अन्त के अतिरिक्त मध्य में एक प्रणव की तीन सोममात्रा का व्यवहार करें अन्यया प्रथम प्रणव एकमात्रा में उच्चार्य है और उसी अनुपात में शेष प्रणव द्विगुण मात्रा में। सत्वाद्रेक होने पर सामञ्जस्य अथवा छन्दोगत्व होता है। सत्त्रोद्रेक गायत्री आदि जप सौष्ठव का कारण भी है और कार्य एवं फल भी है। यंत्र में सत्व प्रवणता रहते पर जप में उक्त सौष्ठव स्वच्छन्द हो जाता है। यत्नपूर्वक जप में ध्यानादिगत सौष्ठव का संचार कर देने पर यत्र भी उर्जित सत्व हो जाता है। भाव एवं भंगी एक दूसरे के अन्योन्य पोषक हो जाते हैं। पूरण की विशेष-विशेष आकृति (अनुपूरण, प्रतिपूरण, आपूरण, परिपूरण तथा सम्पूरण ) के सम्बन्ध में आगे आली-चना की जायेगी। प्रणव के पंच अवयव अ, उ, म, नाद, विन्दु भी यथाक्रम से उदा-हत हैं।

## परमा विश्वान्ति का स्थान । परमाश्चर्ध 'शून्य' ।

जिस अद्वैताद्वैत विश्वान्ति के प्रसंग में यह समस्त साधनारहस्य आलोचित हो रहा है, वह विश्वान्ति कैसे प्राप्त होगी ? जहाँ हरणी तथा पूरणी मिलकर शेष एवं शान्त हो जाती हैं, कोई अपूर्ण वेग संस्कार (Basic Momeutum) नहीं रह जाता, वही परम विश्वान्ति है। दोनों की समता में जो होता है उसे 'शून्य' कहा जा सकता है, परन्तु वह परमाश्चर्यरूपी शून्य है। यह विशेषतः सूत्रित एवं विवेचित हो रहा है। अन्त में यह लक्ष्य करो कि 'साधकानां हितार्थाय' श्री चण्डी में नवधा नारायणी स्तुति (ब्रह्माणी से चामुण्डापर्यन्त) है। यह मात्र "ब्रह्मणों रूप कल्पना" नहीं है, प्रत्युत् इससे बीजमंत्र तथा उसके रहस्य का भी संकेत दिया गया है। इसी इंगित की दिशा की ओर अनुधावन करने का यत्न यहाँ किया जा रहा है। चामुण्डा

रूप की भावना करो। 'दंष्ट्राकरालवदने'। इसमें क और र को लेकर क्र होता है। 'शिरोमाला विभूषणे' इसमें शिरः (ताल्) से उच्चिर्त ई कार है। 'माला विभूषणे' इससे मकार एवं चन्द्रविन्दु का द्योतन होता है। अब यही की बीज है। 'दंष्टा' में प, रेफ तथा आ, कराल से क एवं शिरोमाला से ओम को लेकर क अक्षर को वदन अथवा मुख ('आदि') बनाकर सिजित करने पर क्ष्रों बीज गठित होता है। यह सब मनमानी कल्पना नहीं है। त्रिपुरतापिन्यादि उपनिषदों के गायत्री के 'धीम ही' तथा 'जातवेदसे' में, ऋक के 'त्र्यम्बकं' मंत्र में से अक्षरों का चयन करने पर किस प्रकार से त्रिपुरा बीज व्याहृत हुआ है—इसका प्रणिधान करो। यदि इसे कल्पना मानते हो, तब यह संवादिनी, विसंवादिनी नहीं है।

#### बीजोद्वार की शिष्टसम्मत रीति

इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिये कि बीज एवं रहस्य का उद्घार करने की यह रीति शिष्टसम्मत है। वेद के संहिताभाग में मत्र एवं मंत्रार्थों का इसी रीति से ब्राह्मण, आरण्यक एवं उपनिषद 'परोवरीयान' क्रम से उन्हें मग्न करके प्रदिश्ति करते हैं। इन्होंने अग्निमन्यन की अरिण से लेकर अश्वमेत्र के अश्व पर्यन्त किसी को भी नहीं छोडा है। वे पदों की अक्षरमात्रा आदि को लेकर रहस्य का दोहन करने में पारंगत थे। व्यावहारिक व्याकरण की सीमा का उल्लंघन करने की भी उनकी अहै- तुक कुण्ठा नहीं थी। आगम (तंत्र) की तो कोई बात ही नहीं है। स्वयं अनुभवी न होने तक अगाध रहस्यसिन्धु के कूल ही पर बैठकर, केवल 'उपलखण्ड' द्वारा ही सन्तोष करना पड़ेगा। ऐसी स्थित में समुद्र के तल में अवगाहन करके मणिमुक्ता का उद्धार कौन करेगा? (दिष्ट्रोद्धृत वसुन्वरे)। वह वाराही शक्ति कहाँ है?

## नृसिंह नाम के दृष्टांत की परीक्षा

एक छोटे से दृष्टान्त के साथ इस प्रसंग का उपसंहार करता हूँ। जैसे सिह शब्द । शब्दार्थ विश्लेषण की प्रचलित रीति के अनुसार हमं साधारणतः जो मौलिक है, उसे ही ग्रहण करते हैं। शब्द के मूल में प्राणतत्व है, अतएव प्राण प्रयत्न का विश्लेषण करना वांछनीय है। 'प्राणप्रयत्न' कहने से क्या समझते हो? इसे स्थूलतः आस्य (कण्ठादि का) प्रयत्न कहा जा सकता है, किन्तु प्रणिद्यान हारा यह विदित होता है कि उन-उन प्रयत्नों के मूल में एक प्रकार की 'शक्तिआकृति (Power Picture or Pattern) है। यद्यपि यह स्थूलतः एवं मुख्यतः 'दैहिक' ही है, तथापि शक्ति की वृत्ति विशेष को परिच्छिन्न रूप (Restricted रूप से) उपलब्ध करने पर भी शक्ति का मूल एवं तात्विक रूप अखण्ड तथा असीम ही है। इसका स्तर तथा श्रेणीविभाग भी हमारे बोध और व्यवहार की सुविधा एवं सौकर्य के लिए ही है.। बह्मवस्तु के शक्तिरूप (as power) की आख्या यदि प्राण (प्राण ब्रह्म है) है, तब

कण्ठ प्रयस्त से उच्चारित 'ह' वर्ण प्राण की महत्ता का सूचक (प्राणेश) होगा। अर्थात् यह अपरिसीम, अतल शक्ति सिन्धु (unlimited Power Continum) का साक्षात् निर्देशक है। उसे निर्देश करता है। समस्त शक्तियों की अभिव्यक्ति इसी आधार में होती है और इसी आधार में उनका लय भी हो जाता है, तथापि इसके साथ का सिक्रय संयोग (Effective Contact) अधिकांश स्थलों में बाधित हो जाता है। अतएव सचराचर शक्ति व्यापार को स्वल्पमान (अल्पप्राण) कहना पड़ता है। मानों सिन्धु का समस्त 'कारवार' बुदबुदों के माध्यम से चलता है। विज्ञान तथा प्रज्ञान में वीचितरंग आदि का भी सन्धान करना पड़ता है। स्वयंसिद्धा सिन्धुसत्ता तो 'हरिहरादिभिरप्यपारा' है।

#### ह कार, स कार की व्यञ्जना

अपरिमेय शक्तिभंडार ( Magazine of unlimited Power ) का निर्देश 'ह' रूपी महाप्राणवर्ण करता है। यही है शक्ति का सार्वभीम समस्त रूप। और स् ( दन्तवृत्ति द्वारा परिच्छिन्न हसन्त ) इंगित करता है शक्ति के परिच्छिन्न व्यस्तरूप को। जैसे समुद्र का जल और नदी आदि का जल। यह है power Field और द्वितीय है उसके सम्पर्क का Radiation, emanation, Charge । मानस, प्राणिक बादि सर्वक्षेत्र में यही समस्त और व्यस्त रूपी भेद को उदाहृत करता है। जैसे वाक् के उच्चारण में। इकार अर्थात् तालव्य वृत्ति। अर्थात् जिस मूल आधार में शक्ति राशि स्थित है, वहां से उसके कुछ अंश का किसी निर्दिष्ट तल में उत्तोलन । जैसे सूर्य के ताप द्वारा समुद्रस्य जल का गगन में (वाष्परूप में) उत्तोलन । घनीभाव ( Focussing, Condensing Etc. )। शक्तिप्रेक्षण ( जैसे वारिवर्षण, सरित् प्रवाह ) होने के लिये अनुस्वार की मध्यस्थता प्रयोज्य रहती है । मानस, प्राणिक आदि सभी क्षेत्रों में इसी दृष्टान्त का चिन्तन करो। समस्त शक्ति की व्यस्तरूपता के लिये ( अर्थात् शक्ति द्वारा अपने को Specific Discharge के रूप व्यक्त करने के लिये ) मध्यस्थता में 'इ' कार रूप आकृति की (Functional Pattern ) आव-इयकता रहती है। श्रुति की पंश्वाग्नि विद्या में इस ई कार के रूप का चिन्तन करो। इ तालव्यवर्ण है। अर्थात् यहां केवल यही नहीं। इसे तालु के द्वारा उच्चारित करते है । लक्षणा तथा दृत्ति अन्यत्र भी व्याप्त एवं अन्वित है । इसे स्पष्टतः समझना होगा।

## 'हिंस्' से 'सिंहः' की तुलना

अच्छा, अब हिंस् एवं सिंहः का परीक्षण पूर्वोक्त रीति से करो। प्रथम में यह उपलब्धि होती है कि समस्त शक्तिराशि से एक प्रक्षेप (discharge) है। यह हरण, वियोग, क्षय तथा संहार की आकृति है। क्रमागत चलने पर यह श्रम, अवसाद तथा मृत्यु ले आता है। ''पराश्चि खानि व्यतृणत् स्वयम्भुः''। हमारी परांग-

वृत्ति के कारण यही ''आत्म हिंसा'' अविरत चलती रहती है। तभी न 'व्यतृणत्— हिंसितवान्' स्थिति है। अमृत का अन्वेषण करने के लिये उद्यत होने पर इस Constant running down स्थिति का रोध करना होगा। हिनस् को उलट कर सिंह करना होगा। जो प्रक्षिप्त (discharged, Substracted) है, उसे पुनः शक्ति के मूल आधार में लीटा लेना होगा। वियोग का योग, हरण का पूरण, क्षय का पोषण (पुष्टिवर्धनम्) साधना ही होगा।

## सिंह का मौलिक ध्यान । महाशक्ति का वाहन

जो क्षिप्त है, (जैसे प्राण-चित्त आदि ) उसे ('स' कार को ) पहले उत्तो-लित करो । तत्पश्चात् धनीभूत-केन्द्रीभूत करो । अन्त में उसे महाशक्तिराशि में नि:िक्षप्त करो । इस प्रक्रिया से वर्षा का जल पुनः अनन्त जलराशि (सिन्धु ) में प्रत्यावृत्त हो गया, एक बूँद भी नष्ट नहीं हो सका । हिंनस् Constant run down का रूप है । सिंह Complete Come back (मृत्योर्मुक्षीय माऽमृतात् ) का रूप है । अतः नृतिह मंत्र में 'मृत्युमृत्युं नमाम्यहम्' कहा गया है । तभी सिंह महाशक्ति का वाहन है । इसका ध्यान अपूर्व कहा गया हैं । असुरगण ⇒व्यस्त, व्यग्न शक्तिप्रधान हैं, अतः उनकी आकृति हिंस् है । इनके संहारार्थ सिंह वाहन की आवश्यकता है । वह समस्त शक्ति है, उग्नशक्ति है (उग्नं वीरं महाविष्णुं )।

इतथा इंका उच्चारण करने में उत्तोलन होता है और उत्तोलन से घनीकरण एवं प्रवणीकरण होता है। इन आकृतिद्वय के भेद का परीक्षण करो। अजपा
में जिस 'हंसः' का प्रयोग किया जाता है, उसमें इंके स्थान पर बंहै। प्रणव में
ओम है। इन आकृतियों के सम्बन्ध में विशेषरूप से प्रणिधान करना चाहिये।
साधारणतः 'अ' कार = तलवृत्तिता, 'इ' कार = लम्बवृत्तिता, 'उ' कार = वेधवृत्तिता
है। 'हंस' रूपी अजपा का चिन्तन करो। यहां ह कार तथा स कार के बीच तलगत
भेद (Planar) है ह्रस्व (unpronounced)। हिंस तथा मिंह में तलगत
पार्थंक्य (Biplaner emphasis) अधिक है। मानो कोई Charge अपने आकार
(Generating Source) से उत्क्षिप्त होकर high potential हो रहा है। प्रश्चात्काल में वह पुनः प्रक्षिप्त एवं निक्षिप्त हो रहा है। मानो एक खड्ग मिट्टी में पड़ा
हुआ है। उसे उठाया। इसके अनन्तर बलपूर्वक उसे किसी पर मारा। यह है हिंस्
की आकृति। क्षिप्त-विक्षिप्त तथा मूढ़रूप त्रिविध चित्तवृत्तियों को एकाग्र और निरुद्ध
किया। यह है सिंहः आकृति। अजपा के हंसः जप के समय हंसः और समकालिक
व्यवधान (Coplanar Interval) को नियंत्रित तथा छन्दोग (rhytmic)
करना चाहिये। इसकी तुलना 'होंस' जप से करो।

## (नृ ♦ सिंह ) आकृति परीक्षा

र्नुसिंह नाम की परीक्षा करो। दन्त्य तवर्ग का पंचम (अनुनासिक) वर्ण न, मूर्धन्य ऋ कार के योग से क्या सूचित होता है ? नृ का सम्यक् उच्चारण करते हुये प्राणप्रयत्न की आकृति को लक्ष्य करो। निखिल विश्वानुस्यूत शक्ति ही प्राण है। अतः हमारे प्राणप्रयत्न की आकृति में केवलमात्र व्यष्टि व्यंजना ( Isolatelindividual Significance ) ही नहीं है। उसमें वैराज्य व्यञ्जना ( Total Cosmic Significance ) भी है। इसकी विवेचना अगले उपक्रम में की जायेगी। प्राणरूपी अदित (अखण्ड) सामग्री, दित (छिन्न) होती जाती है। यही दिति ( छिन्नीकरण ) कर्म कहीं पर अल्पप्राण तथा मध्यप्राण है, कहीं वह महाप्राण है। ध में वह विशेषकर महाप्राण है। पंचम वर्ण न कार में क्या हुआ ? इस 'न' में दिति कर्म ने स्वात्म संवरण किया। यह उपसंहार तथा संवरण का स्थान है। Moving and working energy यहां पहुंचकर मानों यह कहती है कि—अब नहीं, अब मैं विश्रान्त Rest Energy हं। एक प्रकार से यह निषेध अथवा Negation का स्थान हैं। 'न' तथा 'No' ( 'नो' ), दोनों अव्यय मुख्यत: यही संकेत देते हैं। अन्य व्यंक्जन भी हैं। एक दृष्टिकोण से जो Rest energy है, वही अन्य दृष्टिकोण से Arrested (प्रतिनिवृत्त-संवृत ) Energy है। यह सम्बृत् प्राणधारा विश्रान्तावस्या में भी विभिन्न स्तर विन्यासों के रूप में विद्यमान रहती है। ( कुण्डलीकृत् सर्प के समान विद्यमान रहती है )। जैसे प्रणव सत् स्थिति में इसी प्रकार से 'न' आकृति को स्वीकार करके प्रसुप्त रह जाता है, तब उस समय उसका रूप होता है सार्छ त्रिवलयाकार (अर्धमात्रा के साथ त्रिवलय चित्रमात्रा )। प्रणव में गायत्री, व्याहृति-त्रय भी त्रिपाद के साथ सम्पुटित रूप से स्थित हैं।

## परमाभिमुखी प्रवणता के पथ में सभी वाधाओं का तिरसन करने वाली आकृति 'नृसिहः'

अब 'न' में ऋ का योजन करो। ऋ केवलमात्र गति ही नहीं है। यह है मूर्धन्य भूमि प्राप्तिका तैंजसी वृत्ति Intensive Energy reaching or tending to reach the apex or highest Level। यह Energy मुख्यतः स्वगत है Intrinsic है, आगन्तुक (Impressed force) नहीं है। क्योंकि यह 'न' आकृति के आभ्यन्तर में सिक्रय होती है। तृ, थू, दृ, धृ इस सभी के साथ नृ के फारमूला से तुलना करके परीक्षण करो। नृ शब्द का साधारण अर्थ है मनुष्य। नृ शब्द के प्रथमा एकवचन में 'ना' और एवत्, अस्मत् शब्द के वैकल्पिक रूप में 'नः' का प्रयोग भी प्रसंगक्रम में आलोच्य है। न में ऋकार का गुण होता है नृ चनर। जो कुछ भी हो नृ आकृति की मौलिक व्यञ्जना क्या है ? प्राण स्वयं को 'दित्' करके दित् वृत्ति को

संम्वृत करता है, तथापि यह संम्वृत प्राणसंवेण ( Vital urge or Elan ) कभी भी शिथिल (dormant) होकर नहीं रहना। उसके अभ्यन्तर में (Interinsic) एक क्रम से उर्ध्वगामी होने वाला सम्वेग (urge) अभिव्यक्त होता रहता है। समस्त सृष्ट पदार्थों में यह संवेग ( as urge of Evolution ) अवश्य विद्यमान है, किन्तु नृ आकृति में वह विशेषत: प्रान्त सीमा तक जाने के लिये उत्सुक रहता है। मानव इस आकृति से सम्पन्न है, क्योंकि वह सृष्टि में स्रष्टा की चरम चरि-तार्थता है। यह संवेग प्रकट प्रवणता रूप ते विद्यमान रहता है। यद्यपि मानव में आत्मसंवित, शुभाशुभविचरणा, पुरुषार्थेषणा इत्यादि उन्मिषित है, तथापि परम एवं पूर्ण परिणति तो साधना सापेक्ष ही है। नृ + सिंहः आकृति में इस परम एवं पूर्ण प्रवणता के पथ पर आने वाली समस्त बाधाओं तथा रुकावटों को विदीर्ण करने का चरम सामर्थ रहता है। इस आकृति का यही है 'वजाधिकनखस्पर्श'। नृसिंह नाम में वेदमंत्र (ऋक्) कैसे मिलित हुआ है, इसकी भावना करो। गायत्री तथा मधु-मित ऋकद्वय से क्या दोहन होता है ? 'न' आदिम वर्ण है ( धियो न: तथा मधुमित के न: का विचार करो )। हंसवती तथा ऋक्सूक्त (ऋतंबृहत् और ऋतश्व सत्यश्व) से ऋकार, 'जातवेदसे सुनवाम सोम' तथा 'सहस्रक्षीर्षा' इत्यादि ऋकद्वय से सकार, गायत्री के धीमहि एवं त्र्यम्बकं यजामहे से इ कार तथा अनुस्वार, हंसवती तथा सृष्टिसूक्त से ह कार तथा विसर्ग ( अथो स्वः ) लिया गया है ⇔नृसिंहः । अतः सात ऋक गौ के रूप में अपना दोहन करा रहे हैं। नृसिंहः मंत्र के अवयव का चिन्तन करने पर इसमें सप्त व्याहृतिरूपा सप्तरूयाति मिल जाती है। अभी इसके विश्लेषण का प्रयत्न यहाँ नहीं किया जा रहा है।

## महारहस्य के सन्धान का दिग्दर्शन कहाँ मिलेगा?

अब तक जो कुछ भी देखा गया है, वह तो महारहस्य वारिधि के उपकूल पर पड़े हुये कितपय उपल खण्ड मात्र ही हैं। नृतिह, गोपाल, त्रिपुरा तापिनी आदि उपिनषद् समुद्र में अवगाहन करने पर अमूल्य निधि का आहरण किया जाता है। मंत्र आदि की आध्यात्मिक आदि त्रिधा दृष्टि से आलोचना करने की रीति पूर्वकाल से ही चली आ रही है। जैसे 'शिवं' शब्द का रस अथवा पारदरूप से दर्शन। 'वेद और विज्ञान' पुस्तक में अनेक वैदिक मुख्यतः प्राणिक (vital) विश्लेषण के ऊपर वल दिया गया है। मूलतः सप्तव्याहृति, अथवा सप्तस्थाति के अनुसार ही विश्लेषण अनुसन्धातव्य है। उनमें व्याहृतित्रय की आकृति घन (ध्रुव) रूपा है और व्याहृति सप्तक की आकृति विश्लार (तान) रूपा है। नृतिह नाम मे नृ स्व, हः भूः, रिंस भुव इत्यादि है, और तान में विसर्ग समेत ह कार भूः, ईकार स्वः, अनुस्वार भुवः, सकार और न कार महः जनः तपम् की त्रिपुटी है। ऋ कार सत्यम् है।

# निम्नोक्त कारिका का स्मरण करके समापन करो :— गंभीरान्त राशि में प्रवेशभय रहने पर क्या स्वातीभुक्ता मिलती है ?

नित्योद्वेलान निधिनिलयतः सन्निधीनुि द्दिधीर्षु र्मन्दोच्छ्वासे सित किमुपलं विन्दसे शम्बुकं वा । गम्भीरान्तः प्रविशसि न चेद् ध्वान्तनक्रादिभीतः स्वातीमुक्ता किममलरुचि स्तेऽपि पाणौ गृहीता ॥८८॥

निरन्तर उद्देलित जो रत्नाकर (समुद्र) है. उससे वास्तविक मुक्ता (सिन्धित ) का उत्तोलन करने के लिये तुम्हें उत्सुक देखता हूँ, किन्तु सिन्धु इस बार मंदी-भूत है अतः क्या सिन्धु की बालू को ही व्यस्त-समस्त होकर तुम्हारे हाथों में रख हूँ या कितपय पत्थर के टुकड़े और घोंघा वगैरह ? सिन्धु के कुक्षितल में गाढ़ अन्धकार (ध्वान्त) है और वहाँ कुमीर, मकर आदि रहते हैं। यदि इस डर के कारण उस गम्भीरान्तराशि में प्रवेश नहीं करते हो, तब बोलो कि स्वाति नक्षत्र के वर्षा बिन्दु से जिस मुक्ता का उद्भव होता है, उस अनिन्दित अमलकान्ति मुक्तारानी का पाणिग्रहण (हाथों में लेना) तुम कैसे कर सकोगे ?

## दृष्टान्त दाष्टीन्तिक

दार्ष्टोन्तिक—निधिनिलय महारहस्य वारिधि। सिनिधि म्यथार्थ और अखण्डतत्व। नित्योद्वेल = व्यावहारिक वृद्धि को निरन्तर प्लावित करना। मंदोच्छ्-वास = बुद्धि से आक्षिप्त जो रहस्य अपेक्षाकृत न्यूनतः गहन विवेचित हो। उपल = स्यूल वाह्य अर्थ। शम्बूक = किल्पत वक्रार्थं। गम्भीरान्त = अत्यन्त गहरा, रहस्यानुभूति। ध्वान्त = अपिहित भावार्थ, दुर्ज्ञयत्व। नक्रादि — रूपक, भ्रमित अर्थ, जो सब आख्यादिकायें साधारण बोध को विभ्रान्त करती हैं। स्वातीमुक्ता = अभ्रान्त श्रोत्राग-मतत्वगिभतावाक्।

क्या किल्पतार्थ तो नहीं है ?

क्या यह सब शास्त्र की अथवा हमारी कल्पना है ? अर्थात् हिंसह, गोपाल, प्रभृति तत्वतः "नास्ति" हैं। शास्त्र अथवा हमने इन-इन रूपों की कल्पना संजो कर रखा है ? क्या इन सब कल्पनाओं को हम अपने कितपय कार्यों में प्रयुक्त ( Pragmatic fiction ) करते हैं ? आज का नव विज्ञान एक इतना बड़ा विदग्ध विशारद महाजन है, वह विज्ञान भी कल्पना के बिना एक पैर आगे नहीं बढ़ सकता अतएव यह आशंका हटाने पर भी नहीं हटती कि सब व्यवहारों के मूल में कल्पना अवस्थित रहती है। यहाँ यह ज्ञातव्य है कि कल्पना को विसंवादिनी न होकर संवादिनी होना चाहिये। जैसे श्रीचण्डी में उक्त "विष्णुकणमलोद्भूती" के स्थानपर

"विष्णुकर्णमूलोद्भूतौ" की कल्पना पूर्णतः विसंवादिनी है। पहले यास्क आदि ने, वैदिक और तांत्रिक निघन्दुकारों ने यथासम्भव संवादिनी कल्पना का ही आश्रय लिया है। वर्तमान में कथंचित् प्रकारान्तर होने पर भी हम यथास्थान यही करते हैं। अब यह कारिका ध्यातव्य है—

## निखिल का कल्पना मूलत्व

विश्वं क्लृप्तं हृतिमिति यतो ब्रह्मणाकित्य पूर्वं भेदाः क्लृप्ता अपि निजमनो जृम्मिते व्यष्टिविश्वे । मंत्रं क्लृप्तं वरदिशवदं ब्रह्मणा स्वस्यरूपं पाशाः क्लृप्ता स्त्ववरमनसा कल्पना कल्पवल्ली ॥८९॥

वेद के सृष्टिसूक्त 'ऋतं' द्वारा सृष्टि का आदिम भाव निश्चित रूप से परिलक्षित होता है (हिऋतं इति ) उस आदिम भावाश्रय द्वारा "धाता यथापूर्वमकल्पयप् धाता ने यथापूर्व अपनी विश्वसृष्टि कल्पना को किया था (यतो ब्रह्मणा अकल्पि
पूर्व )। अतः विचित्र विश्व ऋतंच सत्यश्च आधार पर कल्पित हुआ है। पुन;श्च,
ब्रह्म कल्पित ऋतंच पर भावाश्रित विश्व में (अर्थात् समग्र समष्टि विश्व के
(Basic Cosmic Pattern में ) प्रत्येक अपने मानस संस्कार के द्वारा अपने
व्यष्टि विश्व (Individual universe) की कल्पना करते हैं। यह व्यप्टि
विश्वसम् ह पारस्परिक रूप से भिन्न हैं और प्रत्येक में भी अवान्तर भेदों की स्थिति
है। इस व्यष्टि कल्पना का विश्व समूह, तत्व एवं तथ्य के दृष्टिकोणानुसार
प्रायशः 'ऋतंश्च सत्यञ्च' के अनुरूप नहीं है। ब्रह्मकल्पना ऋतकल्पना है और
जीवकल्पना अनृत कल्पना कही जाती है।

## अनृतादि कल्पना भेद । अकुशल तथा कुशल कल्पना

अनृत कल्पना प्रायशः अवर, पराक्, प्रवण, मन की कल्पना है। इसके द्वारा स्वयं को बाँधने वाले नाना पाशों की सृष्टि होती है (पाशाः क्लृप्ता अवरमनसाः)। किसी-िकसी जीव में इस अनादि अनृत कल्पना के पाश से छूटने की वासना का उदय होता है। अब उसका चित्त प्रत्यक् प्रवण होने लगता है। इस प्रकार के प्रत्यक् प्रवण जीव के लिए ब्रह्म ने किस उपाय का विधान किया है? जीव के लिये वरद-परम शिवद नामरूप-गुण-लीला आदि और साधनोपाय के अन्तर्गत मन्त्रतन्त्रादि की ब्रह्म ने स्वयं कल्पना किया है। ब्रह्म की रूपादि एवं मंत्रादि जीव कल्पना अनृत कल्पना नहीं है। यह साक्षात् ब्रह्मवस्तु की ''आत्मामधिकृत्य'' (अध्यात्म अथवा स्वभाव) कल्पना है। यह साक्षात् ब्रह्मवस्तु की ''आत्मामधिकृत्य'' (अध्यात्म अथवा स्वभाव) कल्पना है। अतः वह सत्य कल्पना है। जीव के द्वारा रूप मंत्र आदि साधना का लक्ष्य है कि किसी प्रकार से मायिक अनृत कल्पना को ऋताभिमुखी करते हुये, उसे ब्रह्म की सत्य-कल्पना के समाश्रित कर सके। श्री गुरु शक्ति इस श्रेय समाश्र्य का अपरिहार्य उपाय है। 'ऋतंच्च सत्यच्च' की प्रतिष्ठा के साथ-साथ निविकल्प भाव अधिगत हो जाता

है। अतः कल्पना को केवलमात्र विसंवादिनी कुहिकिनी नहीं मानों। कल्पना कल्पन बल्लरी का जैसे आश्रय लोगे, वह उसी प्रकार से तुम्हारे अभीष्टों का पूरण करेगी। कल्पना से यह प्रश्न करना—क्या तुम अनृत, असत्य, तमस के पार अप्राकृत नित्य-धाम में मुझे ले जाओगी?

## गायत्री जप में ऋत्यादि कल्पना उदाहृत

इसके परचात् गायत्री जपध्यान में इसके प्रयोग का चिन्तन करो-

त्रैधं क्लृप्तं प्रथमत ऋतं ब्रह्मणा भूर्भुवः स्वः सत्यं क्लृप्तं सिवतुरिति सत् तत्पुरक्वौ वरेण्यम् । भर्गं क्लृप्तं दिविविलसतो धीमहीति प्रधाम्ना ( प्रसादात् ) ह्यभ्यारोहो धिय इति च नो येन क्लृप्तः प्रचोद्याः ॥९०॥

ब्रह्मा ने प्रथमतः ऋतं की त्रिभाव ( त्रैधं ) में कल्पना किया। उसकी आकृति है भूभुंवः स्वः। तत्पश्चात् 'तत्सिवतुर्वरेण्य' द्वारा अपने (तत्व और सत्व ) स्वरूप की कल्पना किया। इसमें 'सिवतुः' रूपी वाक् से सत् रूपी सार का दोहन करो। 'तत्' से पूर्व ( अग्रे—पुरः ) और उससे भी पूर्व ऊ को ग्रहण करो। अब हुआ 'ऊ तत्सत्' ( ब्रह्मणस्त्रिविधः निर्देशः स्मृतः )। तदनन्तर भगःं ( अनादि अविद्या संस्कार बीज को भर्जन करने वाला ब्रह्मण्य तेजः ) क्छप्त होते हैं। किस प्रकार से ? 'धीमहिं' इस ( जप ) व्याहरण एवं अनुध्यान के द्वारा। किसका तेज और कैसा तेज ? 'दिविव्यासत्रीं वित्रसतः' देवताओं का तेज। भर्ग कैसा है ? ब्रह्मा के पाधान्य से कल्पित। अर्थात् गायत्री शिरस में जिस 'आपोज्योतिरसोऽमृत' का कित्तंन हुआ है, उसे ही 'धीमहिं' जानना होगा। उससे क्या होगा? अभ्यारोह, अथवा अनृत के स्थान पर ऋतादि अभिसम्पदा की ओर गमन होगा। ''धियोयोनः प्रचोदयात्' इस चरम पाद द्वारा अभ्यारोह का निश्चय होता है (हि) और अभिसम्पत्ति की सूचना मिळती है।

प्रणवजप में आधारभूता सात्रा का ध्यान प्रणव जापक इस बार ध्यान करो—

> ओंकारस्य प्रथमतपसो ब्रह्मणोऽदित्यभोद्धा दावीरूपावृतमुद्धयकृद् व्याकरोतीह्मवर्णः । सम्पद्धेत स्वरत्ममित दचान्तिमस्पर्शवर्णा निष्पद्येतोत्थितमपि परं ज्योतिरद्धावकाशात् ॥ ९१ ॥

ॐ कार जप के समय कभी यह भावना आ जाती है कि तुम एक मामूली कमें कर रहे हो। उस समय तुम तो स्वयम्भू के समान स्वयं स्नऽटा हो। तुमने प्राण तथा वाक् प्रयत्न के द्वारा जिस अवर्ण (अदिति) का प्रथम उच्चारण किया, वह अवर्ण ही निख्ल सृष्टि के आदि में ब्रह्म का अभीद्धतपः (सृष्टिस्क्तोक्त) है।

तुम्हारे प्राणवांङगमय तप का आदिम रूप अमात्रा ही है, इसे स्मरण रखना। 'असदेवेदमग्र आसीत्' तुम्हारा स्वरूप 'असत् (तमः एव मृत्युरूप से ) है। इसे साक्षात् ज्योति और रस रूप के साथ मिलाना ही होगा। तुम प्रणव की सहायता लेकर उस वरीयसी सृष्टि में प्रवृत्त हो जाओ । इसके लिये विशेषतः मार्घ्यामक मात्रा उकार का आश्रय लो। यह उवर्ण ही अनादि तमोभूता रात्रि का निरसन करते हुए आविरूपता (सत्स्वरूपाभिमुखीनता) को लायेगा और पर-प्रत्यन्मुख उदय का हेतु होकर ( उदयकृत् ) परम प्रकाश के लिये आवश्यक ऋतच्छन्द: हमारी अनुभूति में ( इह ) उसका व्याकरण करेगा ( व्याकरोति ) । ( पुन: सृष्टि सूक्त का प्रणिधान करो )। जैसे उकार की क्रिया ऋतच्छन्दः में चल रही है। इस बार अन्तिम स्पर्शवर्ण 'म'कार भी आया। इसने क्या किया? स्वरूप में जो रसवस्तु रहती है, हमें उसके समीप ले गया। (अभितः)। फलस्वरूप हम अपने स्वरूपगत आनन्द से अभिसम्पन्न हुये। समर्थ ऋतुछन्द में अ, उ, म जप में सुषुप्ति के साथ तुल्नीय यह स्वरस स्वरूप अभिसम्पन्न भाव अवश्यमेव घटित होता है। यह वस्तुतः योगनिद्रा है। यह योगनिद्रारूपी अर्धमात्रा में हमें उपनीत कर देती है । नाद श्रवण से लेकर बिन्दु विलय पर्यन्त, पुनश्च बिन्दु से नाद पर्यन्त इसकी भूमिका विस्तारित (ऋध्यमाना) होती रहती है। मकार के उद्दर्भ जिस अर्ध-मात्रा की स्थिति है, उसे ( उक्त योगनिद्रा को ) प्रसन्न कर लेने पर केवल आवृत ( not only veiled Ananda ) निद्रा से ही नहीं, प्रत्युत् सुखद्यन निद्रा से उत्थित परंज्योति अथवा ज्योतिरस भी निष्पन्न हो जाता है। अर्धमात्रा का जो अवकाश (नाद-बिन्दु-कला) है, उससे उत्थित होकर परज्योति को निष्पत्ति में स्थित होना चाहिये। श्रुति ने इसी उत्थान का वर्णन किया है। इस परमास्थिति में तुम्हारे सृष्टि तथा लय का पूर्ण अवसान हो जाता है।

बाधाविष्नसंकुल निशित क्षुरधार के समान साधन मार्ग में तुम्हारे दो संम्वल है। वे हैं गुरुरूप में 'उनकी कृपा तथा उनके द्वारा प्रदत्त महानाम। इस प्रसंग में इन कारिकाओं का पाठ करो:—

तमः कन्दरेषु कः सदा तमोनून् (किश्चरं)
मरौ बालुकासु वारिवृद् प्रकामम् ।
सरोऽधीश्वरः कोऽपि धोरेषु दावे
दृते त्वां महोम्मिंमत्सु पोतनायः ॥९२॥
गिरौ गह्नरे न रौति यामधोषो
यदा सानुकम्पकारि सिंहनादः ।
धमौद्धार शङ्ख मिष्ठदेवदत्त
ह्युदात्तं यतो न यानुधान शब्दाः ॥९३॥ (विधूय यानुधान शब्दान्)

तमसाच्छन्न कंदरा में सदा ( उदयास्तहीन रूप से ) तम हरने वाला (तमो नुत्) कौन भास्कररूपेण विराजमान है ? मरुभूमि की तस वालुकाराशि में अजस्त्र कामवर्षी मेघ का शुभोदय होगा, इसे कौन जानता है ? क्या यह स्मरण नहीं करोंगे कि घोर दावानल से भीत होने पर अभय देते हुये अमृत सरोवर के अधीश्वर तुम्हें पथ प्रदिश्त करेंगे ? अतः यह कहता हूं कि यह जो महोमिमान दुस्तर वारिधि है, इससे सुखपूर्वक पार कराने के लिये उनके अतिरिक्त ( ऋते त्वां ) और कौन पोत नाथ ( जहाज का स्वामी ) समर्थ है । उनके अतिरिक्त मेरा है कौन ? भयसमूह को तामस, राजस, तनुविशाल भी कहा जा सकता है । अन्धकार के भय के कारण गह्लर त्यागते हुये मैदान में आया, परन्तु यहां भी तो रेगिस्तान की ही तस बालुकाराशि है । अन्ध आचार त्यागकर शुद्ध विचार में आने पर क्या मिला ? आचार में प्रकाश और विचार में रस की आवश्यकता जो है ।

तदनन्तर दाह के भय से जलाशय में कूदो, परन्तु यदि जलाशय तुमको अपने महोमिपाश में कविलत कर लेता है, तब क्या उपाय है ? मानो जलाशय अर्थात् कोई गाढ़भाव । उसमें उच्छ्वासादि है । यदि तुम केवल विह्वलता के नशे में डूब जाते हो, उस स्थित में ''भावातीतं'' त्रिगुण रहितं'' परमोज्जवल रसवस्तु से मिलन कैसे घटित होगा ? तुम्हारा भाव तो महाभावाश्रित नहीं होगा ! इसका उपाय वे ही करेंगे ।

वे हैं। उनका नाम भी है। कीन वड़ा और कीन छोटा, यह नहीं जानता। विचार करो जब वनराज गिरिपर्वत को प्रकम्पित करते हुये सिंहनाद करता है, तब क्या श्रुगाल अपने गह्वर से 'हुआ-हुआ' कर सकेगा? स्वयं श्री गुरु (इब्टदेव) अहैतुक करुणा के वशीभूत होकर जिस ओंकारादि महाशंखनाद को सुना देते हैं, उसका वादन करो (धम)। इस प्रकार उदात्त स्वर में वादन करो (अर्थात् अभी- द्धेन तपसा), जिससे राक्षस निशाचर का अमंगल स्वर तिनक भी संभव न हो सके।

ि पूर्व कारिका की तरह इस कारिका के भावरहस्य का अवगाहन करो।
एक विशेष संवादिनी अर्थ कल्पना है गिरी — यह देह। गह्नर — नासा गह्नर, मुख
गह्नर आदि। वामघोष — वृथा खास वाक्य का प्रयोग, प्राकृत् संस्कार के द्वारा
बाध्य, अतः 'याम। गिरिसानु — सौषुम्न मार्ग। कम्पकारी सिहनाद — कुण्डलिनी
जागृति सम्बन्धिनी महामंत्रात्मिका शक्ति। उदात्त — उकारादि वाराही शक्ति की
सहायता से उध्वेष्याति से समुत्तोलित। यातुधान = वक्र, विषम, वैरूप्य-वैगुण्यजनक
शब्द ( छन्दः ) समूह अर्थात् अरिच्छन्दः ]

## वाचादि को कैसे अग्रया करना होगा ?

अग्र्या गिरः सित जपे स्वसपत्नवर्जं चाग्रयं मनः सित रसे वरवैरवर्जनम् । प्राणास्तथा सित जवेऽसुरवेगवर्जं बृद्धिस्तथा सित पथोतर लक्ष्यवर्जम् ॥९४॥

( सति नयेऽपरपोषवर्जम् )

तुम्हारे जप-स्रोत्रादि वाक्यसमूह (गिर:) का अग्रजा (उत्तम) होने पर क्या फल होगा? तुम उत्तमा भूमि को प्राप्ति ऐसे ही वाक्यों के द्वारा प्राप्त कर सकोगे जो स्व छन्दों तथा भावों का विरोधी (अरि, सपत्न) नहीं है। अन्यथा यह अग्रजा, उत्तमा भूमि की प्राप्ति असंभव है (स्वसपत्नवर्ज्ज)। मन कैसे अग्र्या होगा? ऐसे रस द्वारा होगा जो वरणीय तथा श्रेष्ठ से वैमुख्य (वैर) नहीं है। रस =श्रद्धा—अमिनिवेश, रित। प्राण अग्र्य होता है ऐसे वेग के द्वारा जो सुरहेषी नहीं है। (सुर-हेषी = असुर, Brute, Lower Vital)। श्रुतिसिद्धा अग्र्या बुद्धि का तभी उदय होगा, जब बुद्धि की नीति अथवा समाश्रित पथ ऐसा होगा जिसके द्वारा परम प्राप्ति के उपाय का पोषण हो सके, जिसमें परम लक्ष्य के अतिरिक्त अन्य किसी भी लक्ष्य का पोषण ही न हो। (अपरपोषवर्ज्ज अथवा इत्ररलक्ष्यवर्ज)। अत्रप्व ऐसे पथ और नीति का सर्वतोभावेन आश्र्य लेना चाहिये जिसमें परमलक्ष्य के अतिरिक्त अन्य लक्ष्य है ही नहीं। जैसे शब्द के दृष्टिकोण द्वारा 'अ उ म' है पर तथा 'अ व म' है अपर। इस दूसरे उदाहरण में अ तथा म दोनों ओर स्थित हैं। मध्य में 'व' संकुचित है। प्रथम मे अ तथा म का पार्श्वगत दबाव अपनीयमान है, क्योंकि मध्य में स्थित 'उ' प्रसारित रूप वाला और ऋध्यमानताधर्मी है।

## सुभद्रदशकम्

भजनसुभद्रझरोपरिसेबनशोतलविमल मनांसि । न जहति जलधिसुतापति–पङ्कजपेलवपादरजांसि ।। गिरोशनिवास–सुषमासितसुन्दरमानससरिस पयांसि । अपि दधतु रमाधवचरण–लुण्ठित–परिमलमाञ्जि यशांसि ।।

> दुस्तर वारिधिवक्षसि तरितुं दुर्गम गहनवने सुखमटितुम्। प्रविष्ठभुजङ्गगृहेऽपि शयितुँ

( भुजंगसमाकुलगृहेऽपि शयितुं )

तरणी सरणी दया दीपनी ।।
निर्वात – वातायन-हीनकक्षे
गुरुघूणिवाताहत – वेदिवृक्षे ।
प्रमत्त – वाताव्धितरङ्गताण्डवे
प्राणानिलो विषकूपे च दावे ।।

खद्योततनुच्छटैव चटुलं वाताहतलघुवारिदचपलम् । न हरति चेत ऋते तच्छरणं ध्रुवस्य छायापथस्य गर्वम् ॥

मरूभूमि को हृदि तृषाविदीणें न पिवेदुपवन निर्झरवारि। चेतिस सति विषदहनविद्यीणें भजेन्नवाऽ मृतमामयहारि।।

> नमिस यदि चपललघुमेघात् पतित पृषदेक मतिलोलम् । तदिप खलु तृषित खग मृग्य-मि जलिधवारि किमगाधम् ॥

यदि मृदि सरसायाँ यत्नतः सेवितापि नवरुचितुलसीयं मञ्जरीषु म्त्रियेत । कुरु नतु परितापं सन्ति बीजानि तत्र वत मृदि विरसायां मञ्जरी मञ्जु शोभा ॥

> सपित विरमतुर्मिश्रेणिभङ्गोंऽर्णवस्य प्रहतजलिधबेला स्वापमेतु प्रशान्ता । गदतु चिरमपेक्ष्याशंङ्कमानो वगाहे स्विपतु सपित चेतो मा गदीः सन्ततोर्मिम ॥

ध्याने नयनं प्रेमणि शरणं कर्मणि निष्ठा विरतौ शमनम् । मजने भावः शमथो मनने पूर्णमपूर्णं सर्वं जपने ॥९५—१०३॥ निष्ठापूर्वंक भजन रूपी सुमंगलनिर्झर की सेवा करने से मन शीतल तथा विमल हो जाता है। वह मन जलिंधसुतापित (कमलापित श्री हिरि) के चरणों की रजः को छोड कर अन्यत्र कहीं भी नहीं जा पाता। (अतएव भजन सुमद्रझरी की सर्वतोभावेन सेवा करो।) गिरीश निवास कैलाश की शुश्रोज्वला सुषमा से प्रतिच्छितित हो कर मानसरोवर का वारिवक्ष भी शुश्र सुन्दर हो जाता है, परन्तु वह सितसुन्दर वारिवक्ष भी रमापित के चरणसरोज द्वारा लुण्ठित परिमल का भजन करने का जो यश है, उस यश के द्वारा मण्डित हो। अर्थात् तुम्हारा मानससर ज्ञानालोक तथा प्रेम के परिमल द्वारा मण्डित होकर धन्य तथा पूर्ण हो। 'दया' ही दुस्तर सागर के पार उतारने वाली नौका, दुर्गम गहन वन में सुखपूर्वक चलने लायक सरनी (गली, वन वीथि) है। दया ही भुजंग समाकुल (सर्पों से भरे) घर में भी शयन करने में सहा-यक अनिर्वाण दीप (दीपनी) है।

यद्यपि गृह में रहता हूँ, तथापि यदि वह गृह वायुहीन और वातायन हीन है तब ? अच्छा तब गृह के बाहर, साधन वेदी पर वृक्ष के नीचे समासीन होकर साधनरत हूँ, किन्तु यदि वह वृक्ष भी घनघोर आंधी के कारण जोरों से हिल रहा हो; तब ? इस पार कार्य के लिए अनुकूलत, सुराहा की स्थित नहीं है, तब क्या पारावार के पार जाऊँ ? यह सोचकर सागर में कूदना चाहा कि प्रमत्त प्रभञ्जन जित उत्तोलित ताण्डव कर रही तरंगों में पड़ जाऊँगा, तब ? और यि भाग्यदोष से विषवाष्यकू में अथवा दावाग्नि की ज्वाला के कराल धूम्रजाल में फंस जाऊँ तब ? इन सभी संकटों में वे तुम्हारे परम प्राण के रूप में स्थित हैं। इन संकट पंचक में भी पड़कर उन्हें भूलना नहीं ?

यद्यपि कभी—कभी कदाचित् एकाध आलोक किरण का स्फुरण अवश्य होता है, तथापि वह आलोक जुगनू (खद्योत) की तनुच्छटा के समान चटुल है ! और जब अवसन्न मन चलना आरम्भ करता है, तब वह कैंसा होता है ? वह होता है वायु ताड़ित आकाश के लघु मेघ के समान। यह तो नितान्त चटुल चपल मन का रूप है।

अतएव उनकी शरण लिये बिना, आकाश में जो ध्रुवतारा है, इस छायापथ की जो आंचलिक द्युति और प्रशान्त महिमा है, उनका गर्व हरण कैसे हो सकेगा? उनकी शरण लेने पर यह अघटन भी घटित होने लगता है।

कौन व्यक्ति निदारण तृष्णाग्रस्त हो जाने की स्थिति में निकटवर्त्ती मरुद्यान का संघान (किसी के मुख से पाकर) मिलने पर वहाँ नहीं जाना चाहेगा और वहां की निर्झर जलराशि का प्राण भरके पान नहीं करेगा? यदि चित्त विशेष दहन से निरन्तर विशीण हो रहा है, तब ऐसा कौन है जो समस्त आयासों का हरण करने बाले अमृत का सेवन करने के लिये समुत्सुक नहीं होगा? यदि आकाश के एक खण्ड लघुमेघ से एक विन्दु भी जल बरस जाये. तब तो वही तृषित चालक के लिये परम काम्य है। प्राधित है। जलिध में अगाध जलराशि एकित्रत है, परन्तु उस ओर कभी भी पिपासु चातक नहीं दौड़ता! आकाश का एक विन्दु जल है एक मुहर्त्तव्यापी श्री गुरु का करुणा कटाक्ष! जलिध अर्थात् सर्वतोव्यापी ब्रह्मसत्ता अथवा अनन्त ज्ञान विज्ञान! इस वारिधि और वारिद का सम्बन्ध पूर्वकथित एक कारिका में अंकित किया जा चुका है। इस सम्बन्ध में विविध दृष्टिकोणों से विचार करो!

यदि तुम्हारी सरस मृत्तिका में सयत्न सेवित नवीनकान्ति तुलसी की कोई-कोई मंजरी गुष्क हो जाती हैं, उसके लिये परिताप न करो । मंजरी सूखी अवस्य है, परन्तु उसके बीज तो तुम्हारी ही सरस भूमि में छिटके पड़े हैं । वे सब शीघ्र ही तुलसी कानन बनायेंगे । यदि तुम्हारी मृन्तिका सूख कर विरस हो जाती है, तब हाय ! तुम्हारे तुलसी मंच की मंजरियों की शोभा मात्र दो दिन का ही है !

उद्देलित सिन्धु के तट पर एक व्यक्ति यह अपेक्षा कर रहा है कि इस बार तट पर सिन्धु की तरंगें शीघ्र ही निवृत्त होगी! तरंगाघात से निरन्तर प्रहृत्य वेला-भूमि इस बार अवश्य प्रशान्त होगी, उस समय मैं स्वच्छन्दता से शान्त समुद्र में कूद कर मणिमुक्ताओं का आहरण करूँगा! कोई उद्देलितसागर में अवगाहन करने से भयभीत होकर चिर अपेक्षा करते हुए यह भले ही कहता रहे, परन्तु तुम यह बात कभी न कहना कि स्वप्न जागरण में निरन्तर तरंगायित (सन्ततोमि) मन इस बार शान्त हो जाये, तब मैं इस मन में सुखपूर्वक अवगाहन करूँगा! (मा गवी:)

ध्यान द्वारा दृष्टि का उन्मेष होता है। प्रेम से शरणागित का, कर्म से निष्ठा का, विरित अथवा कामना निवृत्ति के द्वारा भजन भाव का उन्मेष होता है और मनन-विचार के द्वारा तत्वान्वेषिणी बुद्धि स्फुरित हो जाती है। परन्तु वह कैसे पूर्ण हो, जो कि समस्त साधनों के द्वारा भी पूर्ण नहीं होता! अत: समस्त अपूर्णता के परिपूरक जप: को कभी भी नहीं छोड़ना। जप संख्या पूर्ण करना केवल वाह्यकर्म नहीं है। यह है समस्त अपूर्ण को पूर्ण करने का प्रयास, क्रम एवं उपाय। जप्य महानाम की कृपा ही अघटन को घटित कराने वाली पूरणी शक्ति है।

## चतुर्थ अध्याय

अभीद्धम् तथा तपः सूत्र में

'आभिमुख्ये चाभाद्धत्वम्'

नैर्लक्ष्यं चापि वैलक्ष्यं चोपलक्ष्यं ततः परम्। धीरवृत्तिता ॥ चापलक्ष्यञ्च संलक्ष्ये विहाय मुङ्चनैर्लक्ष्यं चापेतं प्राणकर्मणा । न्यासेन भूतशुद्धचा च वैलक्ष्यं चोपलक्ष्यं गुरुं श्रयात् ।। आद्यामात्रा हि नैर्लक्ष्यं वैलक्ष्यं मध्यमा जयेत्। चार्द्धमात्राहि द्वेऽपरे तृतीया जयतस्ततः । संलक्ष्यस्थितिमिच्छते ।। प्रणवमाश्रित्य इति

चतुर्णा प्रतिषैधार्थ मभ्यासञ्च विचारणाम् । बुद्धियोगञ्च भावञ् ह्याश्रयत यथाक्रमम् ।।

मिणसरोज विलाससमुत्सुकोऽ टिस वृणोषि विषादमितस्ततः । विषवितानशुचो न सुधाकरोऽ चित भुजङ्गभियोऽपि सरोरुहम् ॥

जहत् कर्मोवात्तं फलमुपरि किञ्चान्तरतृषो जहत् तृष्णामूर्व्वो महमिति तनुप्रन्थिमजहं । न जह्यास्ते ज्योतिरस मिथुनयोगे जपहुतं यतो धर्माः कर्माण्यखिलमियुरिष्ठैकशरणम् ।।

तेजस स्तथात्वे तपस्त्वम्
तपसा चीयते बह्य बह्य खिल्वदमञ्जसा ।
ब्रह्मणोऽनु प्रवेशाद्वि सर्वतोऽस्ति तपोध्रुवम् ॥
ख्यातयोभूर्भुवः पूर्वाः सप्त सर्वेषु निष्ठिताः ।
तद् व्याप्य वृत्तिमत्वेऽपि न सर्वं व्यक्त वृत्तिमत् ॥
अग्निस्तेजः पुनश्चाच्चि वंच्चंश्चोर्जो यथान्वयम् ।
ओजश्च मर्ग इत्येवं भूरादौ तपसो गतिः ।
एकस्मिन्नेक मुख्यत्वेऽ परेषां गुणता स्थिता ॥

प्रति मलेषु जुहेषि हुताशर्न प्रति जपेषु जुहोषि परां गिरम् । प्रति भवेषु जुहोषि भवोद्भव मिति करोषि तदेव परं तपः ।।

गीतादिषु तपस्त्रैधं श्रोतं ज्ञानम्यादिकम् । महाव्याहृतिभिः सर्वं संगृह्यते हि मूलतः ।। प्रणवादिषु बोजेषु भूर्भुवसुवरोमिति

त्रणवात्वयु वाजयु भूभुवसुवरामात त्रयो हि शिरसा क्लृप्ता तस्माज्जपः परं तपः ॥

जपन् मंत्रं वाढ़ं मनिस यदि तुच्छं निजकृतं श्रयन् न्यासं ध्यानं हवनमिष चेन्नेषि करणम् । स्तवन् स्त्रोत्रं हृद्यं हृदि विगुणतां चेदुपगतः स्मर ज्ञानश्रेमाग्नि यजनपरं द्वयक्षरजपम्

मंत्रं भूरिति सन्धेयं मुवश्च देक्ष खोदना । स्वरितिष्ठ समापत्तिर्येनात्मा सम्प्रसीदति । तेजस्त्रैधं तपस्त्रैधं यो वेद वेद सोऽज्ञिस् ॥

उपर अंकित सूत्रद्वय एवं कारिकाओं का अनुवाद अभिमुखीन होने से अभीद्ध होता है (Leaping And Aspiring Flame)

नैर्लक्ष्य, वैलक्ष्य, उपलक्ष्य तथा अपलक्ष्य का परिहार करते हुए संलक्ष्य में धीरवृत्तिता आवश्यक एवं प्रयोजनीय है। (इस प्रकार होने पर ज्ञात होगा कि तुम्हारे उद्देश्य के लिए जो छन्द उपकारक है, अभिमुखीन है, वह अभीद्ध हो गया है।) जपादि साधना में अंगन्यास आदि के द्वारा नैर्लक्ष्य का परिहार होता है। भूत- शुद्धि के द्वारा वैलक्ष्य का, प्राणायाम के द्वारा अपलक्ष्य का (अपेतं) और ध्यानयोग तथा गुरु की शरण लेने से उपलक्ष्य का परिहार हो जाता है।

प्रणव की आदिमात्रा (अकार) का ब्याहरण करने से नैर्लंक्ष्य दूरीभूत होता है, अर्थात् लक्ष्याभिमुखीनता का अनुक्रम प्राप्त हो जाता है। मध्यमात्रा 'उ' द्वारा वैलक्ष्य (विरुद्ध एवं व्यर्थलक्ष्य) का निरसन हो जाने के कारण अभिमुखीनता ऋजुगामिनी तथा सतेज हो जाती है। तृतीया 'म' मात्रा के द्वारा अपलक्ष्य (अपकृष्ठ होन लक्ष्य) पराभूत हो जाता है और अर्धमात्रा उपलक्ष्य को विजित कर लेती है। (जयतस्तनः)। अतएव प्रणवादिबीज और महानाम का आश्रय लेकर संलक्ष्य में स्थिति प्राप्त करने की इच्छा करो (इच्छत)। सहकारी उपाय रूप से इन चारों

का (नैर्लक्ष्य आदि का) प्रतिबन्ध करने के लिए यथाक्रम से अर्थात् नैर्लक्ष्य के लिये अभ्यास योग का, वैलक्ष्य के लिये विचारणा का, अपलक्ष्य के लिये बुद्धियोग का (बुद्धी शरणमन्त्रिच्छ) और उललक्ष्य के लिये भाव (भक्तियोग-मामेकं शरणं ब्रज) का यथासाह्य समाश्रय लेना चाहिये।

तुम तो (सहस्त्रार की किंणका इत्यादि ध्यान वस्तु में ) मिणसरोज (मिण-पद्म ) में विलास (चित्ररण) के लिये समुत्सुक हो, अर्यात् वही तो तुम्हारा संलक्ष्य है, तथापि यदि यही है तब इधर उधर क्यों भटक रहे हो ? (अटिस इतःस्ततः)। लक्ष्यहीन के समान क्यों घूम रहे हो ? यही नहीं, तुम केवल उसी का वरण क्यों कर रहे हो, जिससे आत्मा का सम्प्रसाद न होकर निश्चितरूपेण विषाद ही होगा ? (वृणोषि विषादं)। यही तो वैलक्षण्य है। तदनन्तर देखो, तुम यह सोच रहे हो कि सुधां शुकी स्निग्धिकरणों से तुम्हारा अंग सन्ताप कम होगा। शीतलता प्राप्त होगी, तथापि तुम (पूर्व संस्कार किंगत) विषवितान (विषविकरणकारी) विष चन्द्रातप छोड़कर आजतक बाहर नहीं आ सके।

अतः स्वयं सुधाकर भी तुम्हारी रक्षा इस विषवन्द्रातप रूपी दुःख ( शुवः ) से कैसे करेंगे ( न अवित ) यही है अपलक्ष्य । अन्त में देखों, कोई पुरुष सरोवर में प्रस्फुटित एक कमल को दिखलाकर कहते हैं कि इस कमल के मृणालमूल में इस प्रकार की ऐसी एक निधि है, जिसे प्राप्त करके सर्वभूत समूह से अभी स्थित ( भयहीन ) : हो जाती है । तुमने यह सुनकर पद्म लेने के लिये सरोवर में उतरना प्रारम्भ किया । वहाँ एक कृष्णसर्प था, उसने तुम्हे भय दिखलाया । यदि तुमने पद्ममृणाल मूल में स्थित मिण को धारण न करके केवलमात्र पद्म को ही धारण किया, उस स्थित में क्या यह उद्यत कृष्णसर्प तुमको छोड़ देगा ? यह एक समीपवर्त्ती दृष्टांत है जिससे उपलक्ष्य का स्वरूपज्ञान हो जाता है । ( न अवित भूजंगिनयोऽपि सरोग्हम् ) ।

अब पुन: विचार करके देखों । इब्ट के एकान्ताभिमुखस्वरूप जो संलक्ष्य है, उसमें न जाने कितने साधनों द्वारा स्थिति को प्राप्त करना होगा । कमें के द्वारा प्राप्त जो फल है (कमंफल) तुमने तो उसका (उपिर, बाह्यतः) त्याग तो किया है (जहत्) तथापि वह तुम्हारे अन्तःपुर में (अन्तरतम में) रह ही गया है । यद्यपि तुम उरूरूपा (उर्ध्वी) तृष्णा का त्याग करने में सफल हो सके हो, तथापि सूक्ष्म (तनु) रूप, बीजभूत "मैं" रूपी मूलग्रन्थि को छोड़ने में समर्थनहीं हुये हो (अजहृत)।

अच्छा, चलो, यह तनुग्रंथि तो आसानी से जाने वाली नहीं है। (इस ग्रंथि को लेकर अधिक परेशान नहों)। इसे न छोड़ सकने पर भी श्रीगुरु ने तुमको ज्योति: तथा रस के मिथुनयोग (मिश्रण) का सन्धान दिया है। उसके द्वारा निष्ठा-पूर्वक जपयज्ञ को चलाते रहो (न जह्याः)। इसी एक उपाय का अवलम्बन लेकर तुम्हारे धर्म कर्म आदि का अखिलरूप भी (क्रियाकारक फल सम्भार के साथ) इष्टशरणागित में समापन प्राप्त करे (इयु:)। अतएव इस प्रकार का संलक्ष्यसाधन और क्या है? (इसे छोड़ रहा हूँ, किन्तु उसे छोड़ नहीं पा रहा हूँ, यह सोचकर नैर्लक्ष्य आदि से विमूढ़ मत बनो)

## यदि तेजः अभोद्ध हो जाता है, तब वह तप है। ( Power as directed to and realizing an End )

'तपसाचीयते ब्रह्म' 'सर्वं खिलवदं ब्रह्म' एवं 'तत्सृष्ट्वा तदेवाऽनुप्राविशत्' तप के द्वारा मानों ब्रह्मवस्तु उच्छ्वसित हुई, उसने स्वयं का व्याहरण तथा चयन किया। यह समस्त ब्रह्म ही है। अन्य कुछ भी नहीं है। ब्रह्म ने जो कुछ सृष्टि किया है, उसमें ही वे अनुप्रविष्ट हो जाते हैं। इन सब का मर्म जानने के लिये न जाने कितनी चेष्टा की गई है और भी की जायेगी। फिर भी इन सूत्रत्रय के द्वारा यह निर्गमन होता है कि सृष्टि के समस्त अवयवों में ब्रह्म ही तप:रूप से रहते हैं।

अर्थात् तपः विश्वानुस्यूत सत्य है, Immanent Cosmic principle है। एक प्रकार से तपः हपेण ब्रह्म सर्वंग है। अन्य प्रकार से भूर्भुवः आदि सप्त ख्याति के रूप में भी वे सर्वत्र निष्ठित हैं। निगूढ़रूपेण तथा निश्चितरूपेण स्थित हैं। यहां तक कि एक बीज अथवा धूलिकण में भी ये सातों निग्ढ़ नियामक रूप से विद्यमान रहते हैं।) इसमें कोई सन्देह नहीं है कि इसी सप्तक के द्वारा व्याप्य होकर (अन्तर्विह विश्व में) सब कुछ वृत्तिमत्त् होता रहता है। (तद्व्याप्य वृत्तिमत्तेपि)। फिर भी समस्त व्यवहार जगत में सब कुछ में इस सप्तक को व्यक्त, प्रकट अवस्था में स्थित नहीं देखा जा सकता। (न सर्व व्यक्तवृत्तिमत् ) जैसे सूर्यरिश्म में सप्तवर्ण (रंग) स्थित रहते हैं, उसी प्रकार तपः एवं व्याहृति, दोनों ही सर्वत्रग हैं। अतः भूरादि प्रत्येक ब्याहृति में तपः का एक न एक रूप विद्यमान रहता है। जैसे भूः में अग्न, भृवः में तेजः, स्व में अच्चि, महः में वच्चः, जन में उर्जः, तपः में ओजः और सत्य में भर्गः।

एक विशेष सूत्र का आश्रय लेकर ही यह विशेष-विशेष निर्देश होता रहता है। वह सूत्र विवेचना में परिस्फुट होगा। अभी यहां यही लक्ष्य करना है कि अग्नि प्रभृति परस्परतः ब्यावर्त्तंक नहीं हैं। एक-एक ख्याति में एक-मुख्य है, लेकिन गौण भाव से प्रत्येक ही अलग एवं अन्यत्र रहता है।

अब देखो, द्रव्ययज्ञादि विविध यज्ञों में भौमाग्नि से आरंभ करके अपरापर उर्ध्वभूमिक हुताशन में (गायत्री में साक्षात् भर्ग ही तुम्हारे हुताशन हैं) हवन करते हैं (जुहोषि)। क्या यह जानते हो कि जप काल में किस अग्नि के उद्देश्य से हवन किया जाता है ? वह अग्नि है "तनुनपात"। उस अग्नि का शास्वती तनु है साक्षात् परावाक् (प्रति परां िगरम्)। यह बोलो जन्म-जन्म में और लोक-लोक में किसके उद्देश्य से जीवन का हवन करते हुये जाते हैं? वेद की यह चिरन्तनी जिज्ञासा है 'कस्मै देवाय हविषा विधेम'। वह कौन सा देवता है? वह देवता है 'भवोद्भव'। 'यत इमानि भूतानि जायन्ते' इत्यादि जिससे समस्त भूतसमूह की उत्पत्ति होती है।

समस्त सृष्टि स्थितिनिलय के मूल में वह परम रहस्यमय आवेग विद्यमान है, उसे 'आनन्द भी कहा जा सकता है। श्रुतिप्रसिद्ध पंचािन का मूल भी वहीं है। अच्छा ! यह सब करके कीन सा वास्तिविक कर्म करते हो, बोलो ? पर तपः ब्रह्म के तपः से उत्पन्न अणु-महान् रूप सब कुछ को (इसी आदिम ब्रह्म के ही तपः द्वारा प्रसृत विभिन्न रूप मानते हुये) लेकर परोक्ष परम में पुनर्मिलन के लिये किया जा रहा जो अपना तपः है, वह ऋजु कुटिल नाना छन्दों के रूप में चलता रहता है। उसमें कब ऋतछन्दः-मधुच्छन्दः मिल जायेगा, इसका सन्धान कौन देगा ? उसका संधान प्राप्त करने के लिये तपस् के साथ मेघस् को मिलाना होगा। अर्थात् तपस् के व्याहृतिसप्तक की चरमभूमि में जो सत्यं है, वहां तक परिस्फुर करना होगा। उसे ''भगों देवस्य धीमहि'' के रूप में अभिन्यक्त करना होगा।

गीता में जिस कायिक-वाचिक आदि तप का उल्लेख किया गया है, श्रुति में ''तस्य ज्ञानमयं तपः'' इत्यादि जिन स्थितियों का उल्लेख किया गया है, वे सभी ''भूर्भुवस्वः'' महाव्याहृतित्रय के द्वारा समासतः सगृहीत हो जाती हैं। अर्थात् तपस् की मूल आकृति है 'भूर्भुवस्वः'।

गायत्री शिरः में उक्त है 'भूर्भुवः सुवरोम्'। अतः ओंकार तथा अन्य बीज-मंत्रों में उक्त त्रयी (व्याहृतित्रय तथा ऋक्यजुः, साम) कल्पित हो जाती है। अतएव प्रणवादि जप ही परंतपः हैं।

पुनइच, मंत्र को 'भू' रूप से जानो । श्रीगुह मंत्र में जिस शक्ति का संचार करते हैं, वह दीक्षादान के समय में भुवः है । इब्ट में जो अनन्त ज्योतिरस विद्यमान है, उसका धारारूप में, अविच्छेद रूप में दोहन (इब्ट समापत्ति) ही 'स्व' है । अतः यदि दृढ़भाव से मंत्रजप करने पर भी यह उपलब्धि (मनसि) हो कि हमरे कर्म (निजकृतं) से कोई भी कार्य नहीं हो रहा है (तुच्छं), यदि न्यास, ध्यान होमादि का आश्रय (श्रयन्) करने पर भी यह प्रतीत होता हो कि मुझे शरण नहीं मिली (न एषिशरणम्), यदि हृदयानुकूल (हृद्यं) स्त्रोत्र गायन करने पर भी (स्तुवन्) यह ज्ञात हो कि मेरे हृदय की विगुणता तो नहीं जा रही है (विगुणतां चेदुपगतः), उस स्थिति में हे भावविधुर जपसाधक ! यह स्मरण करो कि मानो 'जप' रूपी अक्षरद्वय तुम्हे पुकारते हुये कह रहे हैं ''तुम समस्त कर्म (जपादि में ) में यजन रूप से भावना करने का अभ्यास करो (यजन पर )''।

अच्छा ! यह तो ठीक है, परन्तु किस अग्नि से ? ज्ञानाग्नि तथा प्रेमाग्नि से ! जैसे ॐ आत्मने नमः, इस प्रकार से आत्मा की स्थूलाभिमानी व्यिष्टि-समष्टि रूप से विश्वविराट भावना, ॐ अन्तरात्मने नमः—कहकर सूक्ष्माभिमानी व्यिष्टि-समष्टि चैतन्य की तैजस हिरण्यगर्भभावना । ॐ परमात्मनेनमः—कहकर कारणा-भिमानी व्यिष्टि समष्टि चैतन्य की प्राज्ञ ईश्वर भावना । प्रेमयोग में भी अनुरूप भावना करो — जीवात्मा की सन्धिनी, संवित्, ह्लादिनी शक्तित्रय की यथाक्रम से पूर्णैकसिच्चदानन्दस्वरूप में आहुति दो ।

अन्त में इस कारिका की अर्थभावना करते हुये इसमें मनोनिवेश करो-

बोज-मुच्छू नतां याति विश्वश्वापि तथागति । ऋध्यति प्रणवे मात्रा तपस तद्धि चोयये ॥

बीजान्वेषण करने पर यह देखता हूँ, वह अंकुरोद्गम के पहले फूल उठता है। क्षुद्र से क्षुद्र बीजाणु, बीजकोष में भी यही देखता हूँ (स्वेलिंग बिफोर सेल डिवी-जन) जड़ाणुओं में भी यही प्रक्रिया होती है। यह फूलना अर्थात् उच्छूतता कभी कम होती है, कभी अधिक हो जाती है। इसी प्रकार यह विराट विश्व भी है। उच्छूतत्व से युक्त है। Expanding है। प्रणवादि में अर्धमात्रा रूप से मात्रा की ऋढि होती है। नाद और विन्दु दोनों में ही परम सीमाभिमुखता है। ऐसा क्यों है? जिस कारण से (हि) मूलस्थ (तत्) ब्रह्मवस्तु (उपादानों का उपादान, निमित्तों का निमित्त ) है, वह है 'तपसा चीयते'।

व्याहृति सप्तक सूत्राणि अयमिति प्रत्ययप्रतियोगित्वं भूरिति ॥ असाविति प्रत्ययप्रतियोगित्वं स्वरिति ॥ उभय प्रत्ययाप्रतियोगित्वं भुवरिति ॥ उभय प्रत्ययप्रतियोगित्वं महरिति ॥ असीति प्रत्ययप्रतियोगित्वं जन इति ॥ अस्मोति प्रत्ययप्रतियोगित्वं तप इति ॥ अस्तीति प्रत्ययप्रतियोगित्वं सत्यमिति ॥

> अथ कारिकावली (सामान्यतः दिग्दर्शनी)

विध्य क्षिप्रं धूलिकणनवरं ब्रह्म दहरं पदा पिष्टां वल्लीं शवलकुसुमां वोपनिषदम् । सकृत् त्यक्तं प्रत्रात् पृषदिप बृहच्छान्दस मृतं न मन्ये गुल्मे गुंजित मशस्तं साम सुमहत् ॥ महा त्योम्नि व्यक्तं नयन पथगं चित्रमिखलं तदप्यास्ते सर्वं रहिस कणिकायां निपुटितम् । इहास्ते यत्तस्य क्वचिदिपि विसृष्टौ न विरहोऽ त एकाण विद्धि श्रुति-निवह वाचो विविदिषुः ॥ ब्रह्माणं तं परिगणय यो ब्रह्मरूपंक वर्णो । ब्रह्माण्डे यत तदिप तदतीतं निधत्ते महिम्नि । एकाणं-तं प्रथयित वहिश्छिन्दसा वह वृचां वाक् साम्नोदगीतः स्वरद्दति यजुर्याजयेद् भृर्भुवःस्वः ॥

## कारिकाओं का भाषा में अनुवाद

भूरादि ज्याहृति अथवा प्रणवादि बीजों के अवयव समूह कई अक्षरों को लेकर गठित होते हैं। क्या उनमें इतने तत्वों, शक्तियों तथा आकृति व्यंजना का आविष्कार करना कल्पना की 'कसरत' तो नहीं है ? अच्छा, एक बात यह भी है कि आज तक किसी ने भी वटवृक्ष की एक कणिका को अथवा मातृजठरस्थ एक जीवाणु को 'नगण्य' नहीं माना है। और आज का विज्ञान एक धूलिकण, जलविन्दु अथवा उससे भी लाखोगुणित छोटे पदार्थ (अणु में) में महाविस्मयकारी ब्रह्माण्ड का दर्शन भी करा रहा है। वह यह दर्शन ध्योरी से ही नहीं करा रहा है, अपितु उसे प्रयोगा-त्मक रूप से भी प्रदिशत कर रहा है।

इसी कारण प्रथम कारिका मे उक्त है कि पदसंलग्न (पैर में लगे) एक धूलिकणा को तुरन्त झाड़कर गिरा देता हूँ (क्षिप्रं विध्य), परन्तु यह एक बार भी नहीं सोचता हूँ कि (नमन्ये) यह नगण्य धूलिकण भी दहर ब्रह्म ही है। (सूक्ष्मरूप ब्रह्म है)। राह चलते-चलते नवोदगत् तृण घास प्रभृति हरीतिमा के बीच में छिपी नाना रंगों वाले वाले छोटे-छोटे फूलों से अलंकृता किसी भी लितका को (वल्ली शवल कुसुमां) पैरों से निक्षिप्त करते हुये आगे बढ़ जाता हूँ (पदां पिष्टां), परन्तु यह मेरे मन में एक बार भी नहीं आता (न मन्ये) कि यह पिष्ट लितका भी एक महत् मौन उपनिषद् है। (वोपनिषदम्)। और जो यह पत्रच्युत (पत्रात्) एक विन्दु जल (पृषत्) मेरे अंगों पर अभी गिरा है (सकृत्), उसके सम्बन्ध में क्या मैं यह सोचता हूँ कि (न मन्ये) यह क्षरित विन्दु हंसवती ऋक् में उद्दिष्ट (छान्दस) 'ऋतं बृहत्, से एक कणिका मात्र भी कम नहीं है। पुनश्च, यह जो गुल्म का मच्छर गुन-गुन करता उड़ रहा है (गुञ्जित मशरुतं) वह भी सुमहान सामगान है, इसका भी कभी विचार ही नहीं किया!

क्षुद्र की ओर देख लिया, अब विराट का देखो । महाव्योम तो हमारे सम्मुख प्रसारित (व्यक्तं नयनपथगं ) अखिल की ही छवि है (चित्रमखिलं )। यह महा- विपुल छिव सम्पूर्ण रूप से (तदप्यास्ते सर्वं) सूक्ष्म, गुप्त चित्र की तरह एक किणका में भी निपुटित, निहित (रहिस निपुटितं) रहिती है। और यहाँ जो कुछ है (इहास्ते यत्) उसका इस विचित्र सृष्टि में (विसृष्टी) कहीं भी (वविचिदिप) विरह (अभाव) नहीं है। इसी कारण (अतः) यदि वेदादि एवं आगमादि की निखिल वाणी (श्रुति निवहवाचः) को जानने के लिये उत्सुक हो (विविदिषु), तब क्या करोगे? तब एक अक्षर अथवा वर्ण को ही तत्वतः जान लो (एकाण विद्धि)।

इसलिये प्रणव के अकारादि को, ज्याहृति के वकारादि एक-एक वर्ण को 'ब्रह्माण' समझो। प्रत्येक वर्ण ब्रह्मरूप है। अतः उसमें समस्त शक्ति तथा उसकी ज्यंजना निहित रहती है। ब्रह्माण स्वमहिमा (महिग्नि) द्वारा केवल मात्र ज्यक्त एवं अज्यक्त रूपी ब्रह्माण्ड का निधान (निधत्ते) ही नहीं है, वह ब्रह्माण्डातीत (Transcendent) जो कुछ है (तदतीतं), उसका भी निधान है। इसल्ये मंत्रों में ब्रह्माण्ड पाटनी शक्ति रहती है। हम देखते हैं कि विशेषतः अनुच्चार्य अर्धमात्रा का आश्रय लेकर यह सम्भव होता है। 'अर्ण' का जो ऋतं है, यथार्थ गति-स्थिति-परिणतिरूप है, उसी को बहुमंत्रमयी छंदग्रथिता ऋक् ने (बहुच्चांवाक्) बाहर भी (स्थूल वैखरी रूप से) विस्तारित किया है। (प्रथयित बहिः)। साम वर्ण का जो स्वाभाविक स्वर है, उसका उद्गान किया है। उसी ऋत् तथा स्वरसमन्वित 'अर्ण' के द्वारा यजुः ने 'भूभुँवः स्वः' रूप से याग किया है। (यजुर्याजयेद् भूभुँवः स्वरिति)।

ध्रुवस्वराद् यथा रागा स्तायन्ते भैरवादयः । तिताद् वा वर्ण वैवित्र्यं संख्यानमेकतो यथा । एकस्मादेव मुख्याच्च प्राणाः पंत्र्च दशापि वा । चैकस्मान् महतस्तद्वद् ब्रह्मार्णाद् वाङ्गमयं जगत् ॥ रमायने यथा संख्याकृत्यादिभिनिक्ष्यते । मौलिक स्वन्दरूपाणा संङ्गातस्य विशिष्टता ॥ ब्रह्मार्णानां तथा संख्या कृत्याकांङक्षाः प्रसज्यता । व्यावृत्ति — व्याहृती षड्भि रेताभिरिदमर्थता ॥

जैसे किसी ध्रुवस्वर का आधार बनाकर भैरवादि रागों का रुपायण होता है, उसी प्रकार अ, उ, प्रभृति एक-एक वर्ण को आधार बनाकर शक्ति, आकृति तथा भाव (अर्थ की) की अशेष विचित्र अभिव्यक्ति सम्भावित हो जाती हैं। (यहां एक ध्रुवस्वर अथवा अकारादि एक वर्ण आधार अवश्य हो जाता है, किन्तु "आकर" क्या बना ? यही विवेचित किया जा रहा है। जिस प्रकार से एक ही शुभ्रवणं नील लोहित आदि अशेष वर्णाल का कारण बन जाता है, उसी प्रकार अ उपभृति वर्ण से भी होता है। (अच्छा, आधार तथा आकर तो हो गये, अब आपूरक?)

जिस प्रकार से 'एक' रूपी संख्या स्वयं का आपूरण हरण करते हुए अनन्त संख्याओं का प्रकाशन करती है, वैसा ही कृत्य अकारादि एक-एक वर्ण भी करते हैं। अतएव एक महान् ब्रह्माण से ही आधार-आकर आपूरक युक्त यह अशेष वैचित्रपूर्ण वांगमय (अर्थप्रत्यय के साथ) जगत प्रपंचित होता है। (अच्छा, आधार-आकार और आपूरक के साथ-साथ व्याहरण (विविच्च आहरण) रूपी सृष्टि का दास्तविक कर्म भी तो होना चाहिये)।

जिस प्रकार से एक ही मुख्य प्राण स्वयं को पंचप्राण अथवा दशधा प्राण के रूप में अभिव्यक्त करता है, जसी प्रकार अकरादि वर्ण भी मुख्य प्राणधर्मी हैं। (अच्छा, एक ही वर्ण बहु हो जाता है, कैसे होता है? और किस प्रकार से वे बहु भी, अर्थात् वह मूलवर्ण प्रभृति भी संयुक्ताकृति, यौगिक हो जाते हैं?)। जिस प्रकार से रसायन विज्ञान में परिलक्षित होता है—मूलतः कितपय स्पन्द आकृति (Vibratory pattern) से संख्या, आकृति (Number and From) इत्यादि विचित्रता के कारण अशेष पदार्थ वैचित्रय (संघात) सम्भव हो जाता है। जैव विज्ञान में भी यही प्रक्रिया देखता हूँ। कौन सा वर्ण किस प्रकार की शिक्त की अभिव्यक्ति करेगा, यह इन लिंगषष्टक पर आधाष्ति है—संख्या, आकृति, आकांक्षा, प्रसज्यता, व्यावृत्ति (प्रतिषेध) तथा व्याहृति। इन छह में अन्तिम 'व्याहृति' ही मुख्य है। इसी में शेष पाँचों लिंग का अन्तर्भाव हो जाता है। इन छ द्वारा यह निरूपित होता है—इस स्थल पर इस वर्ण का यह अर्थ अथवा भाव है (इदमर्थता)। इन छ का परिचय पहले भी मिला है, आगे भी विवेचित होगा।

#### विशेषतो विश्लेषणी

शक्त्याकृतिकियाभिहि पूर्णाभिविन्दुरूपतः ।
ब्रह्माणृप्राविशत् प्राणां स्ततोऽणां असुभृद्वराः ।।
हंसोहंस इति शश्वदवेशो यो जपोऽसुभिः ।
एष जागित तेनाणः स्वापे विश्वस्य वं पुमान् ।।
असून् विभित्त चार्णोऽय मन्वग्न्योरप्यनन्यता ।
प्राणाग्निहोत्र निष्पत्ते र्वाचोऽग्नि देवतं ह्यतः ।।
प्रणवश्च रसो वाचमग्नि-देवत उच्यते ।।
अप्रमेयानिष्क्तस्यादिमेयं मानदा यतः ।
व्यञ्जनादि स्वरादिभ्यामतोहि मातृका मता ।।
मेति चिच्छक्ति राद्या या कार्याकारकता च का ।
तृकाराद् दन्तमूर्धन्याद् द्वयोव्याप्रियमानता ।
का भूः मा स्वरिति द्वन्दे भुर्भुवरिति योजना ।।

ब्रह्म अपने प्राणरूप में भी अनुप्रवेश करता है। हम देखते हैं कि अनुप्रवेश में विन्दु पर अधिकार करना ही होता है। ब्रह्म भी क्रिया-शक्ति तथा आकृति से पूर्ण (जिसमें कोई न्यूनता अथवा परिच्छेद न हो) विन्दु रूपी होकर प्राण में अनुप्रवेश करता है। प्राणों में ब्रह्म का अनुप्रवेश ही "अणं" है। अतः अणं ही प्राण समूह का मुख्य स्वामी है। अन्त-रस आदि गौण स्वामी है। अर्ण ही प्राण का मुख्य अन्त है।

प्राण में हंस-हंस का निरन्तर ( शक्व ) जप चला करता है। ( समस्त मातृ-का वर्ण सम्पुटित ) इस जप के द्वारा यह 'अर्ण' रूप पुरुष ( पुमान् ) जाग उठते हैं ( जागित )। ( अजपा जप वास्तव में मातृका माला जप है )। यही है हंस सम्पुटित जप। इस माला का मेरु है विमर्श। इस मेरु का लंघन करते हुये साधारण अजपा ( क्वास क्रिया ) चल रहा है। इसी कारण ( मेरु लंघन के कारण ) हरण का अधिवय है, Runniug Down है। बिना मेरु लंघन किये ''हँस: सोऽहम् ' होता है। इस प्रसंग में इस कारिका का स्मरण करो:—

## हंसोहंस इति श्वासेजपां जप्त्वा मुमूर्षसि । रुमेरु ञ्चाप्यनुरुलंङ्घ्य जिजीविषेः शतं समाः ।।

तुम्हारी क्वास क्रिया हंसः का अजपा रूपी जप अवशभाव से करते हुए मरने की इच्छा कर रही है। (इसमें मेरु लंघन हो रहा है)। अतः विसर्ग रूपी (रू) मेरु का लंघन किये बिना (गुरुदत्त उपाय से) जो अजपा जप होता है, उसके द्वारा शत वर्ष (समाः) बच सकने की (अर्थात् इच्छामृत्यु की) इच्छा करो।

यह कहा जा चुका है कि वाक् के देवता अग्नि ही क्यों हैं ? अर्णरूपी पुमान् 'असून' रूपी प्राणसमूह का भरण करते हैं। हरण-पूरण के अनुपात की रक्षा करते हैं) साथही वे 'असु' का अन्नरूपेण वरण करते हुए वर्णभी हो जाते हैं। 'असु' तथा अग्नि की अनन्यता (मूल अभेद) भी श्रुति के उपदेशों तथा विचार के द्वारा सिद्ध है। प्राणाग्निहोत्र (ऊँ प्राणाय स्वाहा) भी इस अभेदभावना के अभाव में सिद्ध नहीं हो सकता। अतः मूल का सन्धान करने पर विदित होता है कि वाक् का देवता अग्नि है। अब एक अन्य कारिका का विचार करो:—

## ब्राहणोऽस्य मुखमासी दिग्न दिवौकसां मुखम् । मुखं समाश्रितो वर्णो ह्यतोऽग्निदेवत गिराम् ॥

वेदोक्त पुरुषसूक्त के अनुसार ब्राह्मण उसका मुख है। वेदों में अग्नि को देव-ताओं का पुरोहित (ब्राह्मण) तथा मुख बहुधा कहा गया है। वर्णमयी वाक् भी विशे-षत: मुख का ही आश्रय लेती है। अत: (मुखतत्व को गंभीर तथा अभेद दृष्टि से देखने पर) अग्नि ही वाक् का (गिरां) देवता है। पूर्वाक्त कारिका में तथा इस कारिका में यथाक्रम से 'असु' (प्राण तथा 'मुख' शब्दद्वय को गंभीरता से ग्रहण करते हुये वाक् तथा अग्नि का सम्बन्ध योजन किया गया है। यह स्मरण रखना चाहिये कि 'मुख' का नामान्तर है 'आस्य'। अतएव 'असु' और 'आस्य' यथाक्रमेण योजक लिंग हैं। पुनश्च:—

> सूर्याग्निसोमलिङ्गाभि मंन्त्र्यते मातृका परा । ऋगभिहि त्रिपुरा वाचा मग्निदेव त्रिरूपकः ।'

परमा मातृरूपिणी त्रि गुरा भी सूर्य (सिवता), अग्नि तथा सोम (सोमार्द्ध-धारि-त्र्यम्बक) इन तीनों के निरूपक तीन ऋक्मंत्रों द्वारा मंत्रिता हैं। अतएव इन तीन रूपों में अभिन्यक्त अग्नि ही वाक् समूह का देवता है। पुनश्च:—

> चेतोऽधाराराण कृत्वा प्राणां श्चोत्ताराराणम् । वाचोहि मन्थनं तस्माद् वेवस्तुल्यभवोऽनलः ।।

उत्तर एवं अद्यर रूपी अरणिद्धय के मन्यन द्वारा अनल की उत्पत्ति होती है। इसी प्रकार से चेत: एवं प्राण रूपी (अद्यर एवं उत्तर रूपी) दो अरणियों के द्वारा वाक् की उत्पत्ति होती है। वाक् तथा अग्नि में इसी प्रकार की तुल्यभवता है। अत: अग्नि को वाक् का देवता कहते हैं। अरणिद्धय एक साधारण आकृति (Generic Pattern) हैं। इनका मन्यन एक साधारण क्रिया (Generic Function) है। इसका साधारण फल है अग्नि का आविर्माव। (Generic Resultant)। चेतः तथा प्राण और उनके मन्यन से उपलब्ध वाक् इन तीनों का विशेष-विशेष रूप होता है। सामान्याधिकार के लिये विशेष के सम्बन्ध में 'देवता' भावना करना प्राचीन शिष्टकल्पना के अनुरूप है। जैसे आदित्य दर्शनेन्द्रियों के देवता हैं। पुनश्च:—

अग्नियंथा विश्वचक्रस्य नामि ररांश्च नेमिश्व धत्ते विसृष्य। तथा प्रपंञ्चं हि वाचां परावाक्, सूते विधत्ते च बीजात्मकशक्त्या॥

श्रुति ने अग्नि को विश्वचक्र की नाभि में आसीन किया है। वह नाभि में आसीन रहकर विश्व के अरसमूह का विस्तार करता है। और वह अर तथा नेमि इन दोनों को धारण करता है। जो परमा वाक् है ( जैसे ॐ कार ) क्या वह इस वाक्ष्रभव विश्व को ( उसी प्रकार ) नाभिविद्या रूपा अपनी बीजशक्ति द्वारा प्रपंचित नहीं करती ? वह अवश्य ऐसा करती है। अग्नि के समान वाक् में भी विश्व की नाभिरूपता है। यहां विशेष यह है कि 'रूप' का विधान अथवा सृष्टि करने पर वह अग्नि है। वही 'नाम' की विधानकारिणी तथा ब्रिसृष्टिकारिणी होने पर 'वाक्' है।

ॐ कार तथा अग्निर्देवता के सम्बन्ध में इस कारिका की भावना करो :—
अकारपूर्वो म उकार मध्यो
नादश्च विन्दुश्च कला च चार्ढ्य म्।
एताः शिखाः सप्त तथा च धाम्नां
छन्दांसि सप्तेति विदुस्तमग्निम्।।

आगे अकार है, मध्य में उकार है, अन्त मकार है। यही है प्रणव की त्रि-मात्रा। त्रिमात्रा के नाद के विन्दु + कला + कलातीत (चोर्द्ध ) = प्रणव के सप्तावयव ही अग्नि की सप्तशिखायें हैं (सप्तधा विच्छुरित ज्योतिः) अग्नि भी भूरादि सप्तधाम (ख्याति) रूप से अभिव्यक्त है। प्रणव के सप्त अवयव इस सप्तधाम में अन्वित हैं।

जैसे:—अकार = भू, उकार = भुव, मकार = स्व, नाद = महः, विन्दु = जनः, कला-कलनशक्ति = तपः, कलातीत = सत्य

इसी प्रकार अग्नि का सप्त छन्दे रूप जो प्रकाश है, उसके साथ भी इन सप्ता-वयव का अन्वय है। अतः ऋषिगण ने इस अग्नि को प्रणव के देवता रूप में जाना था (विदुः)।

प्रणवमूला वाक् के देवता अग्नि क्यों हैं ? इस का किंचित् रहस्योद्घाटन उपरिलिखित कारिकाओं में किया गया है। इसकी विस्तृत आलोचना भविष्य में की जायेगी। वृहदारण्यकादि में पंचाग्नि विद्या का उल्लेख प्राप्त होता है। वाक् के देवता अग्नि हैं, इस प्रसंग में प्रकारान्तर से इस पंचाग्नि की भावना करो:—

> आदौ वागिन्धने तेऽलिश्तिहुतमुजं दीपयेर्मन्थनेन स्वाक्त्या श्री गुरोर्वाक् स्फुरदिनलसलै मीचिये धूमजालम् । श्रद्धावेदौ निधाय प्रथय च हिवषा बीजरूपेण वाचं भस्मन्यङ्गारशेषे श्रविस न मणिकृद् विन्हिपंश्वाविदग्धः ।।

वृथाभाषण, मृषाभाषण इत्यादि अनृत आचरण के कारण तुम्हारा वाक्ष्प ईन्धन अग्नि (तेजः, उर्जः, ओजः इत्यादि ) अलसित (निर्वापित, बुझने जैसा ) होकर पड़ा जो है! इसी कारण तुम्हारी वाक् निसत्वा अथवा तुच्छसत्वा हो रही है। यदि उस स्तिमित अग्नि (वीर्य) को उद्बुद्ध करना चाहते हो तब पहले क्या करोगे? अपनी आकृति (ऋत् सत्य छन्द में प्रतिष्ठित होने के लिये आन्तर स्पृहा) हारा अपने वाक्ष्पी ईन्धन का सयत्न मन्थन करो। अर्थात् 'ऋत् तथा सत्य के मार्ग से प्रमादवशात् पतित नहीं होना है' इस शुभ तथा दृढ़ संकल्प के द्वारा अपने वाक् को संस्कृत करो। यह है तुम्हारा प्राथमिक अग्निकर्म। इस प्रथम कर्म का समारम्भ तुम्हे स्वयं ही करना होगा। यद्यपि इसका समापन अभी नहीं होगा, केवलमात्र समारंभ ही होगा!

इस प्राथमिक अग्नि की सम्यक् सूचना मिलने पर ही गुरुशक्ति का सन्धान मिलता है! सन्धान के परचात् आरंभ होता है द्वितीय कर्म, इस वाक्रूप ईन्धन का अग्निमन्थन कर्म। यद्यपि तुम्हारी वाक् किचित् उद्बुद्ध तथा संस्कृत अवश्य हो रही है और उससे कुछ अग्निस्फुलिंग भी निर्गत होने लगे हैं, तथापि उस अग्नि का आविर्भाव न तो नियत है और न सम्यक् ही है। सबसे अधिक चिन्तनीय तो यह है कि गीली लकड़ी के कारण तुम धूयें से आकुल हो रहे हो। इस अग्नि को जलाना भी प्राणान्तकारी है और उसे बनाये रखना भी प्राणान्तकारी ही है!

अतः गुरुवाक्य के द्वारा आत्मेन्धन में शक्तिसंचार होना ही चाहिये। जो विद्याग्नि गुरुवाक्य से स्वतः स्फूर्त है, वह अग्नि और अग्निससा वायु-दोनों के कर्म का निर्वहण करता है। वह धूम्रजाल (तामस-राजस मलसमूह) को विदूरित कर देता है (श्री गुरोवांक् स्फुरदिनलसस्व मोंचये धूमजालम्)। जो वाक्रूपी अग्नि गुरु के मुख से निर्गत होती है, उसमें वायु तथा अग्नि का सम्मिलित रूप विद्यमान रहता है। अतः ''अनिल सस्वैः''। अब उस गुरुकृषा संजात अग्नि का स्थापन श्रद्धारूपी वेदी पर करना चाहिये (श्रद्धावेदौ निधाय) और श्री गुरुदत्त बीजरूप हिनः को निष्ठा के साथ अपनी जपयोगाग्नि में प्रक्षिप्त करते हुये उसे क्रमशः उत्तरो-त्तर समृद्ध करना चाहिये (प्रथयसि)। यह है अग्निकर्म का तृतीयपर्व!

क्या यही अन्त है ? हिंव की सहायता से ईन्धन तो भलीभांति जल रहा है । फिर भी नियमानुसार प्रत्येक क्रिया को अपनी प्रतिक्रिया के सम्मुखीन होना ही पड़ता है । ईन्धन तो परिमित और परिणामी पदार्थ है ! वह तो जल कर भस्म तथा अंगार रूप होने के लिये तत्पर है । यही है प्रकृति की अपनी प्रवणता । तुम इससे छुटकारा कैसे पा सकोगे ? भस्म के बीच में जो अंगार पड़ा हुआ है, यदि उसे किसी चमत्कारी रसायन द्वारा हीरा बनाने का उपाय मिल सके, तभी तो तुम प्रकृति की प्रवणता के पाश को काट सकोगे ! अंगार को परमरसायन के द्वारा हीरा के रूप में परिणत करना ही होगा । हीरा बन जाने पर वह स्वतः समुज्वल, क्षय-हीन और च्युतिहीन है ।

इसके लिये पूर्वोक्त तीन पर्वों के अतिरिक्त भी अन्य दो पर्वों (ज्योति-रस, विज्ञान-विभाव) द्वारा विन्हिक में का समापन करना होगा। अर्थात् विन्हिप चक्र कर्म में रसज्ञ (विन्हिरसायन पारग) और विदग्ध होना पड़ेगा। अन्यथा 'भविस न मिण-कृत'। अच्छा! इस परम विन्हिरसायन को कौन मिलायेगा? श्री गुरु हो मिलायेगें। तुम तृतीय पर्व में उन्नीत होकर अपनी क्रतुसिद्धि के अभिमान में स्वयं को ''भस्म में अंगार शेष बचा है'' वाली स्थिति में न लाओ। इस श्लोक से प्रणवादि जप में आवश्यक पंचमात्राओं को भी जान लो। छन्दः पंचकों में से शेष छन्दद्वय का भी विचार करो।

वाक्रूपी ईन्धन के मन्थन तथा उद्दीपन रूपी विन्ह कर्म में प्रवृत्त होने पर इस तृतीय पवं (अर्थात् समन्वयी छन्दः ) में आने पर विशेषतः सायधान हो जाना चाहिये। यहाँ पर एक प्राकृतिक प्रवणता की स्थिति है जिसके द्वारा तुम्हारे इस साधनरूपी अग्निन्धन का रूपान्तरण अंगार तथा भस्म के रूप में हो जाता है। इसकी सूचना तुमको अपने आप में (Subjectively) प्रायशः अभिमान के रूप में मिलती है। फिर भी यह तुम्हारे अपने निजी कारणों से घटित नहीं होता। इसकी पृष्ठभूमि में एक दुरितक्रम्य प्राकृतिक प्रवणता भी रहती हैं। इसे वैज्ञानिकगण जड़शक्ति की दृष्टिभंगी के कारण Entropy अथवा Cosmic Running down कहते हैं। उध्नेस्थ शक्तिपुंज इस Entropy के कारण अधोग (निम्नवर्ती) होना चाहता है। इसीलिये शक्तिगत उन्नयन अथवा घनीभाव के स्थान पर अवनयन और विलगाव का चोतन होने लगता है। यही आवजेक्टिव कानून तुम्हारे कर्म और साधन में उदाहत हो रहा है। इसीलिए समद्धाग्न (अग्नि का ईन्धन) भस्म तथा अगार में रूपान्तिरत होना चाहता है।

इस स्थित से त्राण पाने के लिये श्री गुरु प्रसाद में (अंगीरस रसायन में) विदग्ध होना होगा। सब कुछ का जो-जो अंग (Constituent) है, उसके रस (Essence Together with basic Pattern) को निष्कर्ष रूप में प्राप्त करना ही होगा। यह घटित होता है विशेषरूपेण अनुप्रह शक्ति का समाश्रय लाभ करने से। वे ही तुमको छन्द के अंतिम पादद्वय पर्यन्त उन्नीत करती हैं। उनका ही "पादोस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि" है। उनको छोड़ देने पर अंगार परिणाम से बच सकने का कोई उपाय ही नहीं है।

यदिन्धनं तदङ्गारः स्वभाव स्वाङ्ग धर्मतः । अंङ्गारे मणिवज्जत्व माङ्गिरस रसायनात् ।।

जो स्वभाव का स्वाङ्ग है अथवा अपना अंगीभूत जो कुछ है, उसका धर्म ही इस ईन्धन का अंगार रूप हो जाता है। परन्तु यह तो कहो कि अंगार मणिवज्र (हीरक) कैंसे हो सकेगा? वह होगा इस अंगिरस रसायनशाला में प्रवेश करके स्वयं की क्रमागत परीक्षा, 'परख' (टेस्ट) इस प्रकार से करो:—

> किमधुना मधुना मधरा गिरो विसदृशा सदृशा दृशागा दृशा। अपहृतं सुहृदापि हृदाहृतं चिरुहृचौ चिति चारु विचारणा।।

हमारे जप अथवा भुजनादि की जो वाणी है (गिरः) क्या वह मघुच्छन्द सथा वाक् के निगूढ़ आन्तर मधुरस (मधुना) से अब (अधुना) मधुर एवं सुमधुर हो रही है? क्या हमारे नयनों की दृष्टि में (दृशा) उसके (इष्टछन्दः आदि विषयों के) विसदृशभाव का परिहार करते हुये इष्ट के सदृश भाव का आगमन हो रहा है, और क्या वह नित्य प्रकाशस्वरूप श्री गुरु तथा शास्त्र (दृशि) का एकान्तिक अनुगमन करने में समर्था हो सकी है? अब तक दृष्टि तो दृश्य पर्यन्त ही गमन कर रही थी। इसी कारण से दृष्टिसम्पर्क विसदृश सा था। अब इस बार क्या वह केवल दृश्यगा, दृशिगा हो सकी है?

हृदय भी तो एक दिन अपहृत हो गया था। इस बार क्या उसके चिरसुहृद ते उसे ''परश मिण'' वनाकर ( उस खोये हृदय को ) अपने वक्षस्थल में सुप्रतिष्ठ, कर दिया है ? जो बुद्धि अब तक वाह्य एवं तुच्छ विषयों की अशोभन विचारणा में व्यापृत थी, क्या वह इस बार नित्य प्रकाश चिरसुन्दर ( चिररुचि ) चिदानन्द सत्ता-रूप ( चिति ) की विवेचना द्वारा स्वयं को सुशोभित ( चारु ) कर रही है ?

यदि इन कतिपय आत्मिजिज्ञासा का उत्तर प्राप्त नहीं है। जब श्री गुरुरूपी महत् का एक कृपास्पर्श प्राप्त हो जाता है, तब जिसे प्राप्त करना तुम असंभव समझते हो, वह भी एक दिन संभव सा हो जाता है। इस विश्वास को हृदय में स्थापित करते हुए साधन तत्पर हो जाओ, देखो:—

न दृशदि पृषदेकं शीतलं प्रज्वलन्त्यां न च तमित तड़ित्त्विड् विस्फुरन्ती मुहुर्त्तम् । न च मरुसिकतासु प्रावृशां दूरवातो मनसि सुमनसां स्पृक् शान्तयंका त्वशान्ते ॥

ज्वलन्त पाषाण पर एक चुल्लू पानी छोड़ने से (पृषदेकं) वह शीतल-शान्त नहीं होता। घोर अन्धकार में एक क्षण के लिये चमकी विद्युत से भी कोई प्रयोजन साधित नहीं हो सकता। महभूमि की उत्तप्त बालुका भी सुदुरवर्ती वर्षा के कारण बह रही शीतल वायु के स्पर्श से ठंडी नहीं हो जाती। यह सब सत्य है, परन्तु (तु) पुम्हारा अधीर-अशान्त मन (मनिस अशान्ते) जब सुमनाः (व्यक्ति) का एक भी (एका) कहणापूर्ण स्पर्श प्राप्त करता है, तब वह शान्तिसुधा को प्राप्त किये बिना नहीं रह जाता। उनका कहणास्पर्श अन्तर के चिरशान्तिपूर्ण केन्द्र का मुख खोल देता है। उसे उन्मुक्त कर देता है। सुमनससुमनाः का तात्पर्य यह है कि एक पुष्प लो, उसके स्पर्श का अनुभव करो, वह स्पर्श कितना कोमल है, क्या है? इसे विचार कर देखो।

## पूर्वोक्त सूत्रद्वय के भावार्थ का विस्तार आभिमुख्य किसे कहते हैं ? संलक्ष्य का लक्षण अभिमुखीन होने पर ही अभीद्ध होता है

नैर्लक्ष्य, वैलक्ष्य, उपलक्ष्य तथा अपलक्ष्य का वर्जन करते हुये संलक्ष्य के प्रति धीरवृत्तिता को अभिमुखीनता कहते हैं। निर्दिष्ट लक्ष्य रहित वृत्ति — नैर्लक्ष्य। तुम जपादि साधन करते हो परन्तु तुम्हें यह सम्यक् धारणा नहीं है कि किसके लिए यह सब कर रहे हो? ''दस लोग यह सब करते हैं, अतः मैं भी कर रहा हूँ''। इस लक्ष्यहीनता को छोड़ना ही होगा। वैलक्ष्य — एक लक्ष्य निश्चित है परन्तु मैं ऋजुप्य छोड़ कर वक्रगित से चल रहा हूँ। अतः लक्ष्य न्यून हो चला है। उसके स्थान पर अपकृष्ठ, अवान्तर तथा विसद्ध को लक्ष्यस्थानीय मान रहा हूँ। यह वैलक्ष्य भी अन्य दो प्रकार से होता है, उपलक्ष्य तथा अपलक्ष्य। उपलक्ष्य — इसमें हम अपने प्रकृत वास्तिविक लक्ष्य से विसदृश, विपरीत अथवा विरुद्ध का अनुसरण नहीं कर रहे हैं, तथापि हमने मुख्य लक्ष्य के स्थान पर एक गौण तथा अवांतर लक्ष्य का वरण कर लिया है। इसके कारण मुख्य लक्ष्य के लिये किया जा रहा साधन अब गौण लक्ष्य का साधन वन गया है। यह भी लक्ष्य हानि है।

उपलक्ष्य — मैने मुख्य लक्ष्य के स्थान पर एक विरोधी — विसम्वादी लक्ष्य का आश्रय लिया है। मेरा मुख्य लक्ष्य था कि जपादि साधना के द्वारा काय, वाक् तथा चित्त को संयत तथा शान्त करूँगा। अब यदि इसके स्थान पर मै किसी ऐसे लक्ष्य का वरण कर लेता हूँ, जिसके द्वारा काय-वाक-मन की अस्थिरता तथा अर्न्तानिहित संस्कार समूह विधित होने लगते हैं, तब यही अपलक्ष्य की अवस्था है। वैलक्ष्य तथा उनके इन रूपद्वय (उपलक्ष्य तथा अपलक्ष्य) को यत्नपूर्वक हटाना होगा। इन चारों (नैर्लक्ष्य-वैलक्ष्य-उपलक्ष्य-अपलक्ष्य) को हटाकर संलक्ष्य का आश्रय सर्वतोभावेन लेना ही होगा।

सम् उपसर्ग द्वारा यह जात होता है कि लक्ष्य के सम्बन्ध में हमारा यत्त तथा अभिनिवेश सम्यक् तथा संगत रूप से हो रहा है। इससे पहले हमने समूह और समर्थ के लक्षण का जो वर्णन किया है, उसका हम अपने साधन तथा लक्ष्य में पूर्णतः उपयोग करेंगे। इस स्थिति में हमारा लक्ष्य 'संलक्ष्य' हो जाता है। जिस छन्द के द्वारा हम इस संलक्ष्य में धीरता से स्थित हो सकते हैं, वही छन्द है अभीद्ध। ब्रह्म के अभीद्ध तपः के द्वारा ही ऋत एवं सत्य का प्रकाशन, जन्म हुआ है। ब्रह्म के इस 'अभीद्ध' में नैर्लक्ष्य आदि की कोई संभावना ही नहीं रह जाती। ब्रह्म सत्यकाम तथा सत्यसंकल्प है। हमें नैर्लक्ष्य आदि का परिहार करते हुए संलक्ष्य में प्रतिष्ठित होने का यत्न करना चाहिए। संलक्ष्य की प्रतिष्ठा से ही व्यक्ति 'धीर' होता है।

## तपः किसे कहते हैं ? सृष्टि में तपः स्थान कहाँ है ? तेजः की अभीद्ध स्थिति ही तपः है

श्रुति का कथन है कि 'तपसा चीयते ब्रह्म''। और भी कहा गया है ''सर्वं खिल्वदं ब्रह्म''। पुनश्च —'तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्'। ब्रह्म भी तपस्या के द्वारा स्वयं को अपिचत एवं विद्वित करते हैं। यहाँ शंका होती है कि जो निरितशय भूमा है, वह स्वयं को आहृत—संचित—विद्वित कैसे करेगा?

अतः इसकी धारणा भी नहीं हो सकती। इसलिए यह कह सकते हैं कि ब्रह्म इस विश्व में अव्याकृत बीजरूप से स्थित रह सकता है और उस बीज द्वारा व्यक्त विश्वरूपेण आविर्भूत हो जाता है। विश्वसृष्टि से सम्बन्धित कोई भी कल्पना करने के लिये हमारी बुद्धि को यही सोचना ही होगा। ब्रह्मरूप अधिष्ठान में विश्व की अव्याकृत अवस्था (अनिडिफरिंशियेटेड कन्डीशन) को 'अदिति' कहा जाता है। इसमें अभी तक छेदन नहीं हो सका है, तथापि यह अपना छेदन करती है अन्न एवं अन्नादि रूप में।

यह छेदन कर्म चैतन्य की अधिष्ठता में सम्पन्न होता है, क्योंकि चैतन्य के विना भोक्ता एवं भोग्य से अन्न का सम्बन्ध ही नहीं हो सकता। अदिति में अपिहत चैतन्य की अध्यक्षता में ही अदिति द्वारा निखिल सृष्टि कर्म सम्पन्न होता है। यही चैतन्य है 'कश्यप'। कश्यप की दो पित्नयाँ हैं—अदिति एवं दिति। जो कुछ अभी तक विभक्त (डिफरिशियेटेड) नहीं हुआ है, वह भी चैतन्य की अध्यक्षता में रहता है। चैतन्य के बाहर और चैतन्य से निरपेक्ष कोई भी सत्ता अथवा वृत्ति नहीं है।

#### कश्यप-अदिति तथा दिति

अब यह देखों कि अदित तथा दिति (अविभक्त एवं विभक्त ) में 'त' तथा 'द' वर्ण समान हैं। इन दोनों का उच्चारण स्थल है दन्त । दन्त तथा दत् मूलतःएक ही शब्द हैं। वैयाकरणों ने दन्त स्थान पर विकल्प रूप से दत् रूपी विकल्प का आदेश दिया है। दन्त की (दाँतों) मुख्य दृत्ति है अन्न का छेदन करना। अतएव 'त' का प्रयोग यह सूचित करता है कि जो वस्तु अदिति अथवा अव्यक्तरूपेण विद्यमान थी, उसने स्वयं को छेदन के लिये प्रस्तुत किया। अर्थात् मानो वह इस बार अपनी बलि देगी। फिर भी अभी तक बलि अथवा छेदन कर्म नहीं हुआ है।

#### तपः शब्द का वर्ण विश्लेषण और व्यंजना

अब 'प' वर्ण का विचार करो। यह ओब्ट वर्ण है। अन्न ग्रहण के समय वाक्प्रयोग के समय कभी तो हम ओब्ठ को व्याकृत अथवा व्यादित करते हैं और कभी उन्हे आदृत एवं संदृत कर देते हैं। अतएव ओब्ट दो प्रकार की क्रिया का प्रतीक है। वह आदृत का व्याकृतीकरण करता है और जो व्याकृत है उसका आदृती- करण कर देता हैं। अर्थात् कूर्म (कछुवे) की वृत्ति, संकोच एवं प्रसार का ही निर्वाह ओष्ठद्वय करते हैं। अतएव यह कास्मिक वाल्व है। हम ओष्ठद्वय की इस वृत्ति के द्वारा विश्वसृष्टि की मूलीभूत कूर्मवृत्ति की उपलब्धि करते हैं।

जब सृष्टि के अविभक्त मूल से विभाग की प्रतिक्रियावशात् सृष्टि परिणाम प्रवर्तित होने लगता है, तब वह (क्रमंशक्ति) ओष्ठ को मध्यस्थ बना कर ही प्रवित्तित होता है। सृष्टिधारा में हम चाहे जहाँ अपनी दृष्टि केन्द्रित क्यों न करें, हम वहीं यह उपलब्धि करते हैं कि यही संकोच विकासक्ष्पा क्रमंशक्ति ही सबके मध्य में स्थित रहकर परिणाम प्रवाह समूह का नियन्त्रण उिमभंगी रूप से (वेव पैटनं से) करती रहती है। समस्त घटनाचक्र अव्यक्त से अभिव्यक्त होते हुये पुनः शनै: अव्यक्त की कुक्षि में लीन हो जाता है। प्राकृतिक तथा कृत्रिम यन्त्रों में भी जो Valve (वाल्व) प्रयुक्त होता है, वह भी ओष्ठ जैसा ही है। (ओष — बहिर्भाव अथवा अन्तर्भाववृत्ति + स्थ — जो स्थिर करता है, नियन्त्रित अथवा कन्ट्रोल करता है)।

## तपः—सत्ता-ज्ञान तथा आनन्द के आविर्भाव का मुल प्रयास तथा आकृति

(तपस के त तथा प की विवेचना के अनन्तर) अब 'स' का अथवा विसर्ग का चिन्तन करो। 'स' का उच्चारण स्थान है दन्त। तपः शब्द के अन्त में हसन्त- रूपेण अथवा विसर्ग रूपेण 'स' कार स्थित है। इससे सूचना प्राप्त होती है कि अब छेदन किंवा विभाजन कर्म केवलमात्र संभावनारूप नहीं है, वह वास्तव में कार्यरूपेण परिणत हो रहा है। अव्याकृत में जो कुछ लुक्कायित था, छिपा हुआ था, पारस्परिक रूप से ओतप्रोत तथा अभिन्नवत् था ( जैसे हममें सुषुप्ति की स्थिति में संस्कार रहते हैं।), वह मानों विच्छिन्न अलग होकर विपुल अभिव्यक्ति के रूप में स्वयं को छिटका दे रहा है। अतः 'स' कार के द्वारा इस विपुल विसर्ग को जानना चाहिये। 'तपस' से हम उपलब्धि करते हैं कि अव्याकृत् से व्याकृत् विश्वाविर्भाव का पूर्ण रहस्य क्या है। (इन साईड पिक्चर आफ कास्मिक इमरजेन्स)।

केवलमात्र सत्ता के दृष्टिकोण से ही नहीं, ज्ञान तथा आनन्द के दृष्टिकोण से भी तपः का निरीक्षण करो । ज्ञान के दृष्टिकोणानुसार जाग्रत-स्वप्न-सुषुप्ति तथा तुरीय अवस्था का उल्लेख प्राप्त होता है । तुरीय नित्य है, तथापि सृष्टि के सम्बन्ध में सुषुप्तिवत् एक अव्यक्त-अव्याकृत अवस्था का भान होता है, यही अदिति है । जिसके द्वारा विश्वसुषुप्ति के स्थान पर विश्वजाग्रदादि अवस्था का उदय होता है, accosmicity से मूल Comicity अवस्था आती है वही है तपः । विश्व तथा विश्वधारा के मूल में जिस अखण्डधारारूप आनन्द की स्थिति है, जिस आनन्द के सम्बन्ध में श्रुति ने "आनन्दाद्ध्येव खल्विमानि" इत्यादि कहा है, और जिस आनन्द के द्वारा विश्व

एवं विश्वच्छन्दः की अभिव्यक्ति—उल्लास विलास लीलायित होता है, वह भी तपः ही है।

अतएव तप: से ही मूल वस्तु के, आविरूप आविर्भाव का संकल्प होता है। उसके लिये शक्ति एवं प्रयास का उद्रेक होता है। संकल्प शक्ति तथा प्रयास रूप यह मूल कारण ही तप: है।

दन्त, ओब्ठ तथा तृपः प्रभृति को स्वारिसक रहस्य में देखे बिना अन्य कोई उपाय नहीं है। इन्हें स्वारिसक रहस्य ए में उपलब्ध करना ही होगा। 'स्वारिसक' अर्थात् जो रस अथवा तात्पर्य निष्कर्ष है, वह उनमें उस प्रकार से निहित रहस्य है जैसे मधु पद्म में निहित है। उसे बाहर करने में कोई अध्याहार नहीं करना पड़ता।

[ यह सदा स्मरण रखना होगा कि तपः—सत्यम् —ऋतम् इत्यादि शब्द मनमानी इच्छा से किल्पत अथवा मात्र व्यावहारिक संकेत ही नहीं है। प्रत्येक का एक एक प्राणन् (प्राणिक फंक्शन) है, जिसकी पुनः विवेचना की जायेगी। प्रत्येक की अर्थव्यञ्जना (Connotation) ही नहीं है, उनकी शक्तिव्यंजना तथा भावव्यञ्जना भी है। (Dynamic, creative import and impetus) जैसे गणित शास्त्र तथा विज्ञान में व्यवहृत आन्तराकृति (फारमूला) तथा समीकरण (इक्वेशन) हैं। जिस प्रकार से dy/dx और Fdx की कोई भी वाह्यव्यञ्जना नहीं की जा सकती। ये सब एक एक निवंहण सूत्र (Index or sign of operation) हैं। इनका निर्वाहण द्वारा ही निर्वाचन होता है। मन्त्र विद्यान में शब्द का (अक्षर स्वच्छन्द है, इस उपाधि के द्वारा) प्राधान्य इसी कारण से स्वीकृत है। शब्दयोग में (नादानुसन्धान में) मुख्य भाव का समाश्रय लिया जाता है। यही है जपविज्ञान प्रतिष्ठा की अन्यतम भूमि। इसका आश्रय लेकर (प्रयमतः आश्रय-प्रारम्भिक आश्रय लेकर) अर्थभावना करनी चाहिये। परिपक्व भूमि में इसी का अर्थभावन किया जाता है। इस निष्ठा का फल है नाम की कृग और नाम-नामी की अभेदत्वपूर्ण स्थित।

## मृष्टि के मूल में तपः तथा सप्तव्याहृति की सब कुछ में अनुस्यूतता

'यह सब ब्रह्म है, ब्रह्म ने सब कुछ की सृष्टि करके उसमें अनुप्रवेश किया है' इस प्रकार के वाक्यों से यह ज्ञात होता है कि ब्रह्म केवलमात्र निर्विशेष सिन्वदा-नन्द रूप अधिष्ठान ही नहीं हैं, अपितु वे सर्वत्र तप रूप से भी सर्वत्र विद्यमान रहते हैं। श्रुति ने जिसे 'रूपं रूपं प्रतिरूपं बभूव' कहा है वह भो तपः मूर्ति अग्नि के ही सम्बन्ध में कहा गया है। भूरादि ज्याहृति में तपः षष्ट ज्याहृति है। परन्तु हम यहां जिस तपः की पर्यालोचना कर रहे हैं, वह इन सातो ज्याहृति का मूल है और उससे ही इन सातों की अभिव्यक्ति होती है। इन सातों में से प्रथम तीन है उनकी अवम अभिव्यक्ति, मध्यम तीन है उनकी मध्यम अभिव्यक्ति, सत्य है उनकी चरम उत्तम अभिव्यक्ति। वेद का 'ऋतंश्व सत्यश्व' तुलनीय है। अब यह जानना होगा कि यह तपः सप्तक अथवा सप्तव्याहृति विश्व के समस्त पदार्थों में निहित रहती है। समस्त पदार्थों की जो कुछ वृत्ति है वह इन तपः सप्तक के द्वारा व्याप्त तथा व्याहृत (विशेषरूप से आहृत) है। इसी कारण इसे सप्तव्याहृति का नाम दिया गया है।

एक क्षृद्र धूलिरेणु की जो वृत्ति है, उसे भी सर्वतोभावेन व्याप्त करके तथा आहरण करके यह सम व्याहृति विद्यमान रहती है। अतः एकः धूलिरेणु में भी सत्ताशिक्त और वृत्ति के सप्तलोक और स्तर विद्यमान रहते हैं। यहां यह ज्ञातव्य है कि इन सात में से मात्र कोई-कोई पदार्थ उन्मीलित और व्यक्तरूप से वृत्तिमान रहते हैं। अन्य सब वहां निमीलित एवं अव्यक्त से रह जाते हैं। मनुष्य के समान जीव में भी मात्र भूः, भुवः तथा स्वः रूपी तीन लोक अथवा स्तर प्रकाशित रहते हैं। इनमें भी मनुष्य में भूः का ही गुष्टत्व अपेक्षाकृत् रूप से अधिक रहता है। इसी कारण मनुष्य इन्द्रिय जनित स्यूलवृत्तियों द्वारा प्रभावित होकर ही विचरण करता है।

श्रुति का कथन है "पराश्चिखानि" इत्यादि । अतः मनुष्य की जो समग्र सत्ता तथा शक्ति एवं चेतना है, उसके मात्र एक भग्नांश को ही लेकर मनुष्य कार्यरत है । अतएव मनुष्य तो अल्प को ही लेकर स्थित है और जब उसके इस अल्प की एक कणिका भी खो जाती है, तब वह 'हाय हाय' करता मरता रहता है । अल्प में कदापि सुख नहीं है और जब इस अल्प की भी किंचित हानि होती है तब तो महादुःख है । जिसका सुख ही स्वभाव और स्वरूप है, वहां पर मनुष्य 'अल्प' को लेकर निराशा के साथ कहता रहता है "सवं दुःखं दुःखं" । इसी कारण उसकी दृष्टि में एक धूलिकण तुच्छ है, वह नगण्य रेणुमात्र है और ब्रह्म नहीं है । यह दृष्टिकार्पण्य दूर होने पर यह परिलक्षित होगा कि जो साक्षात् भूमा हैं, ब्रह्म अपनी सत्ता में इस सप्तमहाच्याहित को प्रकाशित होते देख लेते हैं, तब यह उपलब्धि हो जाती है कि विश्व में क्षुद्र अथवा महान् ऐसा कुछ भी नहीं है जिसमें यह महान्व्याहित अधीष्टित न हो ।

## तपः की ज्योतिरूप सप्तधा अभिव्यक्ति

जैसे तपः शक्तिरूप है, उसी प्रकार सृष्टि का सब कुछ, एक जड़ अणु भी शक्ति का भण्डार है। सप्त व्याहृति वहाँ भी है, अतः शक्ति भाण्डारागार ( मैगजिन आफ पावर ) है 'सात महल'। इस महाशक्ति राशि की मात्र एक रत्ती ही कार्यरत है (काईनेटिक इनर्जी)। प्रायः सब कुछ केन्द्रीण होकर स्तब्ध सा पड़ा है। यही है कुण्डली शक्ति। कु — ब्रह्मलीन होकर शयन करना — कुल कुण्डलिनी। यही है सप्त व्याहृति, सप्त चक्र युक्ता कही गयी है। विज्ञान ने एटम को विश्वीण करके उसकी कुण्डली शक्ति को अंशतः जागृत किया है। परिणामतः वर्त्तमान युग में एक महामारणास्त्र की सृष्टिट हो सकी है।

मानों अब हरजटा जाल में जिल्त कालभुजंग को जगाया गया है। उसके उठे हुये फणों से कालाग्नि नि:सृत हो रही है। तथापि हरजटाजाल के अन्दर निगृढ़ सञ्चारिणी सुर शैवालिनी अभी निद्रिता है। अर्थात् अभी हम भूलोक की शक्ति का अंशमात्र ही व्यवहार में ला सके हैं। अपरापर लोकों में तपः शक्ति का जो और भी महीयान, वरीयान रूप है, उसका सन्धान हमें नहीं मिला है। अभी भी 'Energy Level' हमारे लिये अपने अधम रूप में, अवम रूप में ज्ञात है। अर्जुन ने तपस्या के द्वारा मन्त्र के साथ पाशुपतास्त्र प्राप्त किया था। जिस अस्त्र को कठोर ब्रह्मचर्य तथा तपस्या के द्वारा प्राप्त करते हैं और जिसे समर्थ सिद्ध मन्त्रों के द्वारा उद्दोपित और प्रतिसंहत कर देते है, क्या वह अस्त्र आणविक एटमबम जैसा है? उसकी एनर्जी लेविल क्या है, कहाँ है? विशिष्ठ ने ब्रह्मतेज द्वारा विश्वामित्र के समस्त आयुधों को शान्त किया था। यह ब्रह्मतेज किस प्रकार का है, किस स्तर का है?

मृत्युंजय महादेव ने सृष्टिविनाशी कालकूट को अपने कण्ठ में धारण किया। वह कण्ठ कहाँ है, कौन वस्तु है ? जड़ विज्ञान ने अणु की केन्द्रीण शक्ति को प्राप्त किया है, यह देखकर सोचना व्यर्थ है कि कुलकुण्डिलिनी का जागरण हो चुका है। कुण्डिलिनी शक्ति — स्टैटिक अथवा पोटैन्शियल एनर्जी। यह किचित परिमाण में में जागी अवश्य है, तथापि यह साक्षात् ब्रह्मरूपिणो है। उसका शरीर है ब्रह्मरूचंस। इसका जागरण कव तथा किस उपाय द्वारा होगा? इसका जागरण कराने से पूर्व मनुष्य को अपने मूलाधार में स्थित एक महारहस्यमय जागरण को कराना ही होगा। अब मनुष्य स्वयं में 'कुल' अर्थात् ब्रह्म की (शक्ति-शक्तिमान के अभेदत्व की) अनुभृति करेगा। वह कौल, अवधूत होगा। तभी वह जीवन्त-जागृत और स्फुरन्त रूप से सब कुछ में कुल कुण्डिलिनी तत्व का दर्शन कर सकेगा। सात व्याहृति का आधा है साढ़े तीन — सार्द्धित। सातों में जिस मिथुनतत्व (पोर्लैरिटी प्रिसपल) ने उन्हें अभिव्यक्त करके रक्खा है उस मिथुन का अभिषंग (Coalescence) हुआ सात का आधा साढ़े तीन। अतः अब मूलधार में तपः सप्तक हो जाता है साढ़े तीन। अर्थात् सार्धित्रवलयाकरा कुलकुण्डिलिनी तत्व। जपसूत्र में यह सब यथास्थान विवेचित होगा।

भूरादि सप्तस्तरों में अथवा सप्तलोकों में एक अद्वितीय ज्योति ने सात रूप धारण किया है, यथा ताप (अग्नि), तेजः उच्चिं, वर्ज्यः, अर्च्चः, ओजः एव भर्गः। तपोज्योति सप्तरूपों के सभी स्तरों में विद्यमान रहती है, परन्तु एक एक में एक-एक की मुख्यता रहती है। जैसे भूः स्तर में ताप की मुख्यता है। इस स्थिति में इसके अन्य छ रूप नेपथ्य में निहित रह जाते है। सप्त लोकों में सप्ताधाकृत रूपी यह ज्योति ही है आलोक ज्योति:। सभी स्तरों में आधार रूप से आलोक ज्योति विद्यमान रहती है। जो ज्योति सन्धि में है, उसे लोकालोक ज्योति कहा जाता है।

## तपोयोग, इस सप्ताचिः शिखा में हवन

ज्योति की इस सप्ताचि अथवा सप्तशिखा में आहुति दो। आहुति देना चाहिए पूर्वोक्त सप्त मान्द्य सिमध के द्वारा। अथवा व्याधि, दोर्मनस्यादि अन्तरायों की, किंवा जड़ता (अवसन्नता), अलसता, अरोचकता असारता, अनिविण्णता, अनुतता रूपी सातो सिमधों द्वारा हवन करो। मन्यु के द्वारा जात जो सब कायिक, वाचिक, मानसिक पाप हैं उनका हवन "सूर्ये ज्योतिषि परमात्मिन जुहोषि स्वाहा" और 'सतो ज्योतिषि परमात्मिन जुहोषि स्वाहा द्वारा इसी सप्ताचि ज्योति में हवन करो।

लक्ष्य करो मनु मन्त्र इत्यादि । मन्यु ('य' कार युक्त ) के 'य' कार से विध्न बाधा का रूप ज्ञात होता है । अतएव मन्यु ऋजुगित नहीं है । यह वक्रगित व्याल है । 'य' जहां कहीं भी है, वहीं वक्रता अथवा व्याल है, यह भावना रखना भूल होगी । जहां 'य' है वहां सर्पभय नहीं है । ज्योति 'ज्योग् जीवित' इत्यादि में 'य' की वृक्तिता व्यालवृक्ति नहीं है । जैसा जड़ रसायन विज्ञान है, वैसा ही प्राणरसायन विज्ञान है । जो मौलिक है (एलिमैन्ट) है, उसी के मिश्रण के स्थान, क्रम तथा अनुपात आदि के उपर यौगिक (कम्पाउण्ड) का स्वरूप और गुणकर्म सम्बन्ध निभंर करता है ।

यद्यपि हम इस प्रसंग में Bio-Chemical Function का व्यवहार करते हैं, परन्तु विज्ञान संकीर्ण अर्थ युक्त नहीं है। अतएव 'प्राणिक फंक्शन' शब्द का व्यवहार करना चाहिये। ज्योति: शब्द में वर्गीय तथा अन्तस्थ रूपी 'ज' तथा 'य' समवाय घटित होता है। 'ज' तथा 'य' दोनों ही तालब्य एवं घोषवत् हैं, फिर भी ज महाप्राण है और य को अल्पप्राण कहा गया है। इसी तालब्य ( उद्धीभिघात जन्य ) घोष वत् अथवा सघोष वर्णद्वय में एक महाप्राण है और दूसरा अल्पप्राण है, अतएव इनका साजात्य ( Compatibility ) ही मुख्य है। इनमें जो वैजात्य ( Incompatibility ) है, वह गौण तथा मुख्य का उपकारक है। अतएव वस्तुतः उसका अनुप्योग न होकर उपयोग ही है। यह स्मरण रखना होगा कि दो महाप्राण अथवा दो अल्पप्राण में अनेक प्रकार का विषय द्वन्द्व ( ऐन्टीपैथी रिलेशन ) हो जाता है।

#### ज्योतिः शब्द का विश्लेषण तथा व्यञ्जना

ज्योति शब्द के ज तथा य रूपी मिथुन (फोनैटिक कपुल) द्वारा यह विदित्त होता है कि जो महाप्राण किसी निर्दिष्ट स्तर अथवा लोक (Given-plane) में जिस संख्यान (एनर्जो वैल्यू) में भूमिष्ट परिलक्षित होता है, उस संख्यान को ह्रस्व अथवा खर्व होकर ही किसी भी उद्दर्व अथवा अधः स्तर में प्रकट होना होगा। ई + अच्य। ई = गमन। अ = अग्रतः, आगे। एक उमि को लक्ष्य करो। 'क' विन्दु में उमि पुंज है। यदि उमिपुंज 'क' से च्युत हो जाता है, तब उसे उपत्यका (वेव वैली) से उतरकर पुनः उत्थित होना पड़ेगा। इस प्राणन व्यापार का रूप हुआ 'ज' 'य' अथवा ज्या रूपी Formula। मन्यु शब्द में 'य' की वक्रता का कारण कुछ और है। वह साधक न होकर बाधक है। क्योंकि 'न' वर्ण बन्त्य है। यह स्थित है मध्याभिधात अथवा अविगिभघात के कारण। 'न' वर्ण अघोषवत् तथा अल्पप्राण है। इसके साथ 'य' कार का एक्त रूप से मिश्रण होता है, जिसके कारण विषमता एवं वक्रता का जन्म होता है।

तदनन्तर तुल्नात्मक रूप से य का प्रयोग ज्योति में देखो । ज्या क्या मिय (किस् ) + ओ (अके अ)। इस समीकरण का परीक्षण करने पर विदित होगा कि इ अ तथा अ ऊ एक प्रकार से पूर्णतः उमिरूप (कम्पलीट वेव पैटर्न ) हैं। इसके विन्दुह्य हैं इ एवं उ । उपत्यका है अ। गत्यर्थ ई द्वारा प्राण का इन्ध हो जाने की और उ के द्वारा (उदेति ) उदित होने की सूचना प्राप्त होती हैं। अतएव वेद मन्त्र — में 'उद्युत्यं जातवेदसं' अथवा 'उद्गादनीकं' इत्यादि द्वारा मित्र, वरुण तथा अपन की चक्षुस्वरूपा और स्थावर जंगम की आत्मा 'सूर्यज्योति' का उद्गान किया गया है।

इन्ही सूर्यज्योति का एक राहस्यिक शब्द 'ज्या' के द्वारा सम्बोधित किया गया है। वह ज्या तथा गायत्री मंत्रान्तर्गत् उक्त ''धियोयोनः'' का 'यो' शब्द तुल्नीय है। शेष को 'इ-उ' अथवा 'इ-अ-उ' के अनुसार उच्चारित करना होगा। अन्यथा जो ज्या वरेण्य भर्गरूप से सर्वतः अवस्थित हो अपनी स्वतः सिद्ध महाप्राणता द्वारा 'धियो नः' रूप से हमारे बुद्धि रूप आधार को अनुगृहीत, अभिषिश्वित कर रही है, वह इस अवतरण द्वारा सूचित नहीं हो सकेगा।

यदि 'य' का उच्चारण 'ज' के रूप में किया जा सके, तब हमारी बुद्धि अल्पप्राण होने पर भी महाप्राणता के 'दम्भ' से फूल उठेगी। जैसे विन्ध्य पर्वत ने माथा ऊँचा करते हुये सूर्यज्योति का गतिरोध किया था, हमने भी वही किया है। प्रणति (सरेण्डर) के अभाव में महाप्राण की ज्योतिरूपता का अवतरण हो सकना संभव ही नहीं है। घट में रक्खी अन्य वस्तु को हटाने पर ही घट को जल से भरा जा सकेगा। यह है Necessary Pre-Condition।

#### अपर दृष्टान्त

पुन: रुच, 'धियोयोन:' एक सुषमक्रम है, होमोजीनियसफंक्शन है। इसमें 'यो' का उच्चारण 'ज' कार के अनुसार (अर्थात् जो) करने पर सुषमक्रम की हानि हो जाती है। स्वर की स्वच्छन्दगित में एक उत्पात उपस्थित हो जाता है। अतः छन्द में क्षुण्णता आ जाती है।

'ज्योति:' शब्द के शेषार्ध का विचार हम अन्यत्र करेंगे। अभी यह देखना है कि शब्दिनिष्ठ 'प्राणिक' व्यापारों का विश्लेषण करने के लिये प्राणस्वरूप, प्रक्रिया तथा अभिव्यक्ति का एक आलेख्य सम्मुख रखना ही होगा, अन्यथा अवान्तर (अवस्तु-तांत्रिक), कन्वेन्शनल तथा आरिबट्रेरी होने की आशंका हो जाती है। जैसे 'त्र्यम्बकं यजामहे' यहाँ पर त्र्य का उच्चारण 'त्रिय' के रूप में करना क्यों गलत होगा? और सर्वदा उच्चारित 'गोविन्द' अथवा 'हिर बोल' में क्रमशः स्थित ग एवं व में जो ओकार मात्रा लगी है, उसे विशेषतः कैसे घोषवत्, महाप्राण किया जायेगा? शिव का जो बम्-बम् मंत्र है, उसमें स्थित 'व' का उच्चारण एक विशेष रूप से क्यों करूँगा? क्या ॐ कार के अनुग्रह लाभ के लिये? इन सब का अनुसन्धान करना चाहिये।

अतः भूः भुवः प्रभृति सप्तव्याहृति का लक्षण प्रदिशत किया जा रहा है । व्याहृतिसप्तक का भावार्थ विस्तार

'अयम्' अथवा 'यह' कहने से जो प्रत्यय होता है, उसका जो प्रतियोगी विषय है, वह मूः है सर्वविध सृष्टि स्वयं को 'यह' रूप से प्रकाशित करने के लिये आदिम व्याहृति 'भूः' की अपेक्षा करती है।

भू: शब्द से जो क्रिया प्रकट होती है, उसके साथ 'र' का योग करके 'भू:' अव्यय गठित होता है। मुख्य प्राण 'भू' इसी प्रक्रिया का आश्रय लेकर सब कुछ होता है, होता था और होगा। भू: शब्द प्राण के समस्त सृष्टि व्यापार को सूचित कर देता है। प वर्ग का चतुर्थ वर्ण है 'भ'। यह ओष्ठ वर्ण है। यह किसे संकेतित करता है, यह इसी प्रसंग में पहले कहा जा चुका है। यह अव्याकृत को व्याकृत करता है। अव्यक्त मौन को व्यक्त और मुखर कर देता है। जब तक दोनों ओठ मिले हुये हैं, तब तक कोई भी वाक् निर्गत नहीं होती। अतः कुछ भी व्यक्त नहीं हो सकता। जब दोनों ओठ वियुक्त हो जाते हैं, तब यह विदित्त होता है कि अब शब्द और शब्द जितत सृष्टि हो रही है। 'भ' वर्ण रूप में आते-आते प्राण की शब्द रूपेण अभिव्यक्त होने की चेष्टा सर्वाधिक बलवती हो जाती है।

'भ' के साथ 'उ' का (यह भी ओष्ठवर्ण है) संयोग होने पर यह संवेग इतना अधिक उर्जित होने लगता है, जिसके कारण सृष्टिमुख पर कोई भी बाधा उसे रोक नहीं सकती। यह देखों कि यह संयोग सुषम-विषम (होमोजेनस, साइम्पैथि-टिक रिलेशन) नहीं हैं। 'उ' कार युक्त 'भ' एक चरम वेग (क्रिटिक़ल इफीसि-एन्सी) का प्रतीक हैं। जैसे जल का उत्ताप क्रमशः कम ही रहा है, परन्तु वह जब-तक शून्य डिग्री तक नहीं पहुँचता, तब तक बरफ नहीं जम सकती। जल का बरफ के रूप में रूपान्तरण निर्भर करता है, शक्ति तथा उसके वेग की एक निर्दिष्ट मात्रा पर। जप कब वैखरी से मध्यमा में संचरित होगा, कब मध्यमा से पश्यन्ति में संच-रित होगा, यह निर्भर करता है कि एक समर्थ तथा साधक मात्रा के ऊपर।

# भूः अव्यय की व्याप्ति द्विविधा है, साधारणी-असाधारणी

अतः भूः शब्द है एक निर्दिष्ट समर्थ साधक मात्रा की रहस्या वाक्। 'भू' शब्द के साथ 'र' अथवा विसर्ग का योग करने पर यह 'र' कार ही क्रिया को रूपा- यित तथा उसको बहिः प्रकाशित करता है। विसर्ग विहीन जो भूः है उसका क्रिया तथा तिगन्त्यादि प्रत्ययों के कारण भिन्न-भिन्न रूप होता है। परन्तु विसर्ग युक्त भूः अव्यय है। वह रूपान्तरण में समर्थ बीज है। सभी रूपान्तरणों में भी यह बीजमव्यय रूप से स्थित रहता है। जैसे किसी दृक्ष अथवा लता का मूल। मूल से बहुत सी प्रशाखायों निकलती हैं। उन्हें काट देने पर भी मूल स्थित ही रहता है। उनसे पुनः छोटी-छोटी प्रशाखायों निकलने लगती हैं।

जो नेपथ्य में, अन्तराल में हैं, जो अब तक प्रत्यक्षगोचर नहीं हो रहा है, उसे यह 'भू' साक्षात् अनुभव में उपस्थित कर देता है। इसके द्वारा जो "नहीं" है, वह "यह है" हो जाता है। अतः अयं प्रत्यय रूप जो यह हो रहा है, इन सब अनुभवों का मूल है "भू"। केवल जाग्रत में 'भूः'? ऐसा नहीं। स्वप्न तथा सुषुप्ति भी उस समय 'भू' है। पश्चात् काल में यह स्मृति में 'यह' न होकर 'वह' हो जाता है। (अर्थात् स्वप्न देणते समय यह सोचते हैं कि 'यह' देख रहा हूँ, परन्तु जाग्रत होने पर यह कहते हैं कि स्वप्न में 'वह' देखा था)।

समस्त स्वरों की अनुभूतियों में जो गोचरता है, वह अवश्यमेव 'भूः' के द्वारा व्याप्त है, किन्तु इसकी व्यावहारिक व्याप्ति है इन्द्रिय जन्य प्रत्यक्ष में। सर्व-स्तरों में यह व्याप्ति साधारणी और स्तरिवशेष की व्याप्ति असाधारणी है। जैसे जप जब वैस्तरी भूमि में चलता है, तब वहां 'भूः' असाधरणी व्याप्ति में स्थित है। भूः की समस्त भूमियों में साधारणी व्याप्ति की सार्वभौमिकता अनुभूति से प्रतिभात हो जाती है। अन्य क्षेत्रों, में वह अवरोध-प्रतिरोध आदि बाधाओं के कारण अवगुण्ठित तथा आवृत है। 'जप करता हूँ अथवा 'जप हो रहा है' यहां 'यह जो हो रहा है' इसमें हम भूः को देख अवश्य रहे हैं, परन्तु जप क्रिया के द्वारा जो 'संस्कार' जन्म ले रहा है, जो अपूर्व मुब्टि हो रही है अथवा जिस संस्कार समूह का आश्रय लेकर वर्त्तमान जप क्रिया चल रही है; उस क्रियारेखा का आदि और अन्त इस ओर अथवा जस

बोर मैं देख सकने में असमर्थ हूँ। अतएव जप की इस प्रकार की धारा क्यों घटित हो रही है, इसे समझ सकने में मैं असमर्थ हूँ। साथ ही जप द्वारा क्या हुआ और होगा, यह भी मैं नहीं जानता। फिर भी गुरु तो यह सब देखने में समर्थ हैं। इसी प्रकार अन्य किसी 'आतत दृष्टि' के लिये भी वह आविरत नहीं है। तभी हमारी दृष्टि द्वारा उपलब्ध भू: की व्याप्ति तथा गुरु अथवा आतत दृष्टि द्वारा उपलब्ध भू: की व्याप्ति समान नहीं है।

# 'असौ' प्रत्यय द्वारा क्या उपलब्धि होगी ? "असौ" प्रत्यय का जो विषय है, वही स्वः है

निखिल चराचर विश्व इदं अथवा अयं रूपेण ज्ञान का विषय अवश्य है तयापि इदन्ता के द्वारा सीमावद्ध जो यह अनुभव का जगत् है, क्या यही एकमात्र जगत् है ? एक न एक ऐसा अजाना जगत् अवश्य है, जहाँ से यह हमारा जाना सुना जगत अग्या है और पुनः जहाँ जाकर लय प्राप्त हो जायेगा। उस अदेख और अजाना में जो वस्तु अवस्थित है, वह भी हमारे लिये अजानी तथा अनदेखी है। इसीलिये हम उस वस्तु को किसी भी प्रकार से जान सकने तथा अंगीकार कर सकने में असमयं हैं।

यह सब कहाँ से आ रही है और कहाँ जायेंगी, यह प्रश्न करने पर हम इसी दिशा (अजानी दिशा) की ओर इङ्गित करते हैं। हमें यह सोचना पड़ता है कि 'असी' से 'यह आता है और पुनः 'यह' नेपथ्य में जाकर 'ये' हो जाता है। अतः 'यह' का प्रसव करके इसके प्रभव, आधार एवं निलयरूप से जो विद्यमान है, वही है, स्व अथवा सुरः। 'स्व' अक्षर में जो सुधातु है, उसका तात्पर्य है प्रसव करना। यह 'स्व' नेपथ्य में ही रहते सब कुछ का (यह का) प्रसव करता है। जैसे पहले 'भूः' है, वैसे ही यहाँ सु है। भूः की ही तरह सु का शाब्दिक विश्लेषण करने से अन्तर्निहित रहस्य का दोहन किया जा सकेगा।

# स्व शब्द का विश्लेण तथा व्यंजना। 'व' कार एवं 'उ' कार। संकोच तथा प्रसार का रहस्य

'सु' इस शब्द में दन्त्य 'स'कार और 'उ' कार स्थित है। इनके संयोग के द्वारा यह विदित होता है कि कहीं से प्राण वेगवान होकर बाह्य देश में उत्सरित हो रहा है। जब एक बीज के भीतर से प्राण इस प्रकार वेगवान होकर स्वयं को बाहर की ओर उत्सरित करता है, तभी बीज से अंकुरादि प्रस्तुत होने लगते हैं। परन्तु यह प्राण कहाँ से वाहर की ओर वेगमुक्त होकर आ रहा है? वह स्थान अवश्य ही अदेखा स्थान है। यह नेपथ्य है। जड़ परमाणु के भीतर से इसी

प्रकार की घारा एवं तेज: के नि:सरण के कारण विश्व के आलोक एवं ताप आदि का विकिरण होता है। हमारी चेतना से भी जिन वृत्ति समूह का उदय होता है, वे सभी इस प्रकार एक अव्यक्त भूमि से प्रकाश की भूमिका पर होते हुए चली आ रही हैं। सृष्टि में सर्वत्र ही ऐसा होता रहता है।

सर्वत्र एक नेपथ्य से प्रकाश्य ( ब्यक्त ) में आगमन हो रहा है। यद्यपि 'सु' शब्द द्वारा बाहर की ओर वेग से निर्गत होना अवश्य सूचित हो रहा है, तथापि जो नेपथ्य है, जो प्रकाश के अन्तराल में है, उसकी सूचना इससे नहीं मिलती। 'व' कार को सम्प्रसारित करने पर उकार है और उकार का संकोचन है व कार। संकोच शब्द से क्या समझते हो ? सत्ताशिक्त ( मास एनर्जी ) केन्द्र में अथवा न्यूक्लियस में संकुक्ति सी पड़ी है। हमारे एक संस्कार में अथवा संकल्प में न जाने कितनी शिक्त इस प्रकार से संकुचित होकर पड़ी है। अतएव सम्प्रसारित उ वर्ण में जो प्राणशिक्त तल अथवा लम्ब का आश्रय लेकर कार्य कर रही है, संकुचित 'व' कार में वह शिक्त अपने दिक् अथवा लम्ब की ओर अवगुंठित होकर वेध में किंवा डेप्य डाईमेंशन में घनीभूत होना चाहती है। एक बृत्त का जो ब्यास है, उसे ह्रस्व (छोटा) करने का प्रयत्न करो। यहाँ पर बृत्त के उपर जो शिक्त सिक्रय ( काइनेटिक ) रूप से अवस्थित है, यदि उस शिक्त का हास नहीं हो जाता, अथच बृत्त का आयतन क्षुद्र से क्षुद्रतर होता रहता है, तब यह अवश्य स्मरण रखना होगा कि अवयव के संकोच के कारण शक्ति की निबिड़ता अथवा गाढ़ता ( density ) विद्रत हो रही है।

पहले वृत्त के जिस किसी स्थल पर शक्ति की जो मात्रा थी, वर्तमान आयतन के संकोच के कारण वृत्त के जिस किसी स्थल पर उस की निबिड़ता अथवा गाड़ता विद्वित होती जा रही है। (गाड़ता = Density) इस प्रकार शक्ति के चनत्व और वैधाभिमुखी (Depth Dimension) चाप की वृद्धि को हम प्राण की 'व' शब्दां-तर्गत प्रक्रिया के द्वारा सूचित कर सकते हैं। अतएव जब 'सु' भी 'स्व'का आकार ग्रहण करता है, तब पूर्वोंक्त प्रक्रिया संघठित होता है। अर्थात् प्रकाश्य रूप में जो गुरुत्व न्यून हो गया था, नेपथ्य में वह गुरुत्व बद्धित हो रहा है। इस स्व शब्द के साथ 'र' कार अथवा विसर्ग का योग करने पर यह ज्ञात होता है कि प्राण नेपथ्य में जाकर केवल कूर्मवत् स्थिर नहीं हो जाता, प्रत्युत 'र' अग्नि के समान सृष्टि मुख के समस्त प्रतिबन्धकों को दूर करके अपने महीयान तेज में स्वयं को विमृष्ट करता है। यही स्वः है सप्तमहान्याहृति की तृतीय न्याहृति। इसका दिग्दर्शन होता है 'असी' से। यह अन्यय है।

# स्वाभाविक शब्द, स्वभाविक ऋिया, मंत्र-यंत्र-तंत्र

अतएव जो स्वयं अदृष्टधामा हैं, वे अप्रकट प्रभाव युक्त होने पर भी 'धाम्ना'

१७६ चतुर्थ अध्याय

अर्थात् प्रभाव के द्वारा सचराचर का प्रसव करते हैं। उनका स्वाभाविक नाम है 'स्व'। व तथा उ के उच्चारणगत वैलक्षण्य एवं उसके रहस्य के सम्बन्ध में हमने पहले विवेच्या किया है। इन दोनों वर्णों की जो चाक्षुषरूप आकृति और शरीर है, उससे भी यह वैलक्षण्य परिस्फुट होता रहता है। 'व' स्वयं को संवृत करके मानो आवरित रखता है। 'उ' में यह स्थिति नहीं है। उकार ने स्वयं को बाह्यतः प्रसारित करने के लिये मुक्त कर रखा है। प्रसंगक्रम में यह लक्ष्य करना चाहिए कि प्रत्येक पदार्थ का एक स्वाभाविक शब्दरूप है। इसके अतिरिक्त प्रत्येक पदार्थ का एक स्वाभाविक कायरूप भी है। प्रथम (शब्दरूप) है उसका मूलमन्त्र। द्वितीय (कायरूप) उसका यन्त्र है। तृतीय (क्रियारूप) को उस पदार्थ का मूलतन्त्र कहा गया है। 'स्व' मन्त्र के द्वारा जो व्यक्त हो रहे हैं, उनका एक कायरूप और निजस्व तन्त्ररूप (क्रिया समिभव्यवहार रूप) भी है।

हमने मुखद्वारा 'स्व' शब्द का उच्चारण किया, अथवा इसे सुना। क्या इम कथित अथवा श्रुतिगोचर को स्वाभाविक 'स्वः' शब्द का स्वभाव अथवा श्रुति कह सकते हैं? यदि ऐसा होता, उस स्थिति में स्वाभाविक शब्द एवं उसके वाच्य की अविनाभाव स्थिति होने के कारण 'स्वः' शब्द के साथ-साथ स्वः रूपी पदार्थ भी प्रकट, विद्यमान हो जाता। महाकिव कालिदास वाक् एवं अर्थ के अविनाभाव सम्पर्क को व्यक्त करने के लिये जगत् के माता-पिता, पावंती-परमेश्वर की उपमा देते हैं। अर्थात् जैसे शिव-शक्ति में अभेदत्व है, उसी प्रकार वाक् एवं अर्थ में नाम तथा नामी से भी अभेद विद्यमान है। इसी कारण 'स्व' शब्द के उच्चारित अथवा श्रुत होने पर उसका जो वाच्य पदार्थ है, वह तत्क्षण प्रत्यक्ष क्यों नहीं हो जाता? अवश्य ही किसी कारण से हमारे द्वारा उच्चारित अथवा श्रुत 'स्व' शब्द और उसका जो वाच्य है, इन दोनों के बीच कोई व्यवधान ( Hiatus ) आ पड़ा है।

जिसके द्वारा व्यवधान होता है, उसे कहते हैं अन्तरिक्ष । इस अन्तरिक्ष का वर्णन आगे किया जायेगा । यहाँ हम यह उपलब्धि करते हैं कि 'स्वः' प्रभृति स्वाभाविक शब्द का सम्यक् उच्चारण अथवा श्रवण नहीं हो रहा है । यह घटित हो रहा है हमारे उच्चारण यन्त्र तथा चित्त के कार्यण्य दोष के कारण । श्रद्धावीर्यपूर्वक निरंतर साधना द्वारा यह कार्पण्य विदूरित होगा । यह विदूरित होते ही सम्यक उच्चारण यन्त्र तथा चित्त कार्पण्य विदूरित होगा । यह विदूरित होते ही वे हमारे आह्वान के साथ ही साथ उपस्थित हो जायेंगे । क्या वर्तमान में सम्यक्ष्प से समादर पूर्वक आहूत हो रहे हैं अथवा नहीं ? जो बात मन्त्र के सम्बन्ध में है, वहीं यन्त्र तथा तन्त्र के सम्बन्ध में भी है । जिस यन्त्र की सहायता द्वारा अथवा क्रियाकलाप

के द्वारा उन्हे अधिगत करने का यत्न किया जा रहा है, वह यन्त्र अथवा तन्त्र एक ऐटम सत्ताशक्ति (मास एनर्जी) के केन्द्र अथवा न्यूक्लियस में संकुचित होकर पड़ा हुआ है। अतः सम्यक् यन्त्र उपलब्धित किये बिना हम खण्डशः प्राप्त अनुभूतियों को लेकर स्थित हैं। इसी कारण हमारी बुद्धि विवेचना के क्षेत्र में पग-पग पर विश्वान्त हो जाती है। जिस अनुभूति के स्तर पर उन्नयन होते ही महान स्वयं को महान् रूप से प्रतिभात करने लगता है, अनुभूति के उस स्तर को महः (महल्जींक) कहा जाता है। यहाँ 'स्व' एवं 'सुरः' शब्द के तत्वगत् एवं प्रयोगगत वैलक्षण्य को स्मरण करना होगा।

### 'अयं' तथा 'असौ' प्रत्यय दृय में जो अप्रतियोगी अथवा विषयीभूत नहीं है, उसे भुवः कहते हैं

'यह' एवं 'वह' में जो व्यवधान है, उसकी भावना कैसे होगी ? व्यवधान क्या उदासीन (न्यूट्रल ) है ?

'अयं' अथवा ''असी'' यह, और वह इन दोनों प्रत्ययों में परस्परतः व्यवधान की अपेक्षा रहती है अर्थात् एक व्यवधान को बीच में रखकर दोनों परस्परतः अलग हो जाते हैं। व्यवधान चाहे स्थूल हो अथवा सूक्ष्म, व्यवधान रहना ही चाहिये। यह व्यवधान देशगत-कालगत-वस्तुगत अथवा सम्बन्धगत हो सकता है। 'यह जहां है वहां वह नहीं है'। जब 'यह' यहां घटित हो रहा है, तब 'वह' यहां पर घटित नहीं हो सकता। 'यह' एक वस्तु है। 'वह' अन्य वस्तु है। अतः यहां केवल देशगत (स्पेस इन्टरवेल) व्यवधान नहीं है।

जिसके द्वारा व्यवधान घटित होता है, अर्थात् जो 'यह' को 'वह' से देशकाल-वस्तु तथा सम्बन्ध जितत व्यवधान द्वारा दूर रखता है, उस व्यवधान की
कोई आख्या नहीं की जा सकती। हाँ, जब हम एक व्यवधान की तुलना करते हैं
(जैसे किसी एक त्रिभुज के तीनों कोणिक बिन्दु का पारस्परिक व्यवधान) वहां
यह कहा जा सकता है कि 'इसमें इस प्रकार का व्यवधान है, उसमें उस प्रकार का
व्यवधान है'। किन्तु जब हम क तथा ख रूपी बिन्दुइय के बीच के व्यवधान की
अन्य किसी किल्पत अथवा वास्तविक व्यवधान के साथ तुलना नहीं कर रहे होते,
तब तक व्यवधान को भी 'यह' अथवा 'वह' नहीं कहा जा सकता। इसी व्यवधान
के ज्ञानार्थ क तथा ख का पारस्परिक दूरत्व और उसके कारण उनके पारस्परिक
सम्बन्धों का निर्धारण किया जाता है।

उदाहरणार्थं सूर्यं तथा पृथ्वी के मध्य जो व्यवधान है, वह यदि सदा एक ही प्रकार का रहता, तब इन दोनों पिण्डों का पारस्परिक सम्बन्ध भी प्रायः एक ही प्रकार का ही रहता। 'प्रायः' का प्रयोग इसलिये किया जा रहा है, क्योंकि सूर्य के चतुर्दिक् पृथ्वी का आवर्त्तन पथ सम्यक् रूप से वृत्त नहीं है, वह वृत्ताभास (Ellipse) है। अतः सर्वदा दूरत्व एक प्रकार का नहीं रहता। एक अणु में भी किसी न्यू विलयस अथवा केन्द्र का आश्रय लेकर एकाधिक इलेक्ट्रान चक्रमण करते रहते हैं। वहां देशगत (स्पेसगत) परिमाण इतना न्यूनतम है, जिसकी कल्पना भी कर सकना कठिन प्रतीत होता है। स्थानाल्पता होने पर भी वेग अत्यन्त भीषण रहता है।

उनका वेग इतना भीषण रहता है कि उसकी तुलना आलोक की गित से हो हो सकती है। एक इलेक्ट्रान की गित के आगे पृथ्वी आदि की स्थिति प्रायः पंगु जैसी है। इस पर भी महान् आक्ष्मयें युक्त रहस्य तो यह है कि उस एटम के आण-विक देश में (ऐटामिक स्पेस में) केन्द्र के साथ इलेक्ट्रान का व्यवधान तथा एक इलेक्ट्रान से दूसरे इलेक्ट्रान के मध्य का व्यवधान प्रमुर रहता है। यदि कोई एक भी इलेक्ट्रान (जो केन्द्र के चतुर्दिक व्यवधान रखते हुये प्रदक्षिणा कर रहा है) उस व्यवधान में हास बृद्धि कर देता है, तब उस आणविक जगत् में एक विष्लव घटित हो जाता है। अर्थात् यह व्यवधान ही जागितक पदार्थ समूह के पारस्परिक सम्पर्क का नियामक है।

### प्रणव में भी उदाहत

प्राण तथा चेतना के राज्य में आकर इस व्यवधान तत्व (इन्टिग्रल प्रिस-पल) के सम्पर्क नियामक भाव को हम देखते हैं। अथच यह स्वयं में उदासीन है। प्रणव के 'अ' कार एवं 'म' कार के मध्य में यह 'उ' कार रूप से विद्यमान रहता है। यही है भुव:।

## अन्तरिक्ष शून्यमात्र नहीं है

अतएव यह ज्ञात हो जाता है कि ब्यवधान स्वयं उदासीन होने पर भी जून्यमात्र नहीं है। क्या व्यवधान ईश्वर की तरह कोई व्यापक सूक्ष्म पदार्थ है अथवा नहीं है, इसपर यहां विचार करना उपादेय नहीं है। यदि ईथर का अस्तित्व न भी हो, तब भी पदार्थ समूह के पारस्परिक प्रभाव तथा सम्बन्ध की नियामिका किसी एक प्रकार की संस्था की विद्यमानता अवश्य है। यह स्मरण रखना ही होगा। जैसे आईन्स्टीन के आपेक्षिकतावाद के अनुसार जहाँ कोई भी जड़ पदार्थ विद्यमान है (यथा-सूर्य), वहां पर ही उसके समीपवर्ती स्पेस (देश) में एक निर्दिष्ट आकार अथवा प्रकार की वक्रता (Curvature) रहती है।

जिस कारण से किसी दूरवर्त्ती नक्षत्र से (सूर्य से होते हुये) कोई रिहम हमारी पृथ्वी पर आती है, वह सम्यक्ष्प से ज्यामिति की सरल सीधी रेखा के रूप में नहीं आ सकती। वह रिहम वक्र होती हुई यहां आती है। नक्षत्र से सूर्य तक और सूर्य से पृथ्वी तक जो अन्तरिक्ष अथवा व्यवधान है, वह यदि शून्य ही होता तब उस स्थिति में रिक्म में वक्रता नहीं आ सकती। अन्तरिक्ष शून्यवस्तु कदापि नहीं है। उसकी एक निजस्व आकृति प्रकृति है।

# वैखरी-मध्यमा तथा पश्यन्ति रूपी त्रिविध जप् में व्याहृति-त्रिय किस प्रकार से जदाहृत है ? मध्यस्थ व्यवधान सेतु-सन्धि । व्यवधान का नियासकत्व

वैखरी जप में मंत्र का जो यथार्थ स्वरूप है, वह हमारे सम्मुख प्रकाशित नहीं है ओर मंत्र के लक्ष्य (देवता) भी हमारे लिये अप्रकट ही हैं। पश्यन्ति स्तर में उन्नीत हो सकने पर मंत्र और मंत्रार्थ का प्रकृत-यथार्थ स्वरूप प्रत्यक्ष हो सकता है। परन्तु इन दोनों के मध्य एक व्यवधान की सत्ता रहती है। उसे मध्यमा कहते हैं। यदि वैखरी भू: है और पश्यन्ति स्वः है, तब मध्यमा है भृवः। यह भृवः एक खाली-रिक्त व्यवधान मात्र ही नहीं है। भूः तथा स्व के पारस्परिक प्रभाव और सम्बन्ध का निदेशन भृवः ही करता है। अर्थात् मध्यमा का व्यवधान यह निर्धारित करता है कि पश्यन्ति की तुलना में हमारा जप वैखरी की किस अवस्था में चल रहा है अथवा नहीं चल रहा है।

किसी भाग्यवान की जपक्रिया वैखरी की इतनी अधिक उच्च भूमि में प्रारंभ हो जाती है, जहां से पश्यन्ति अधिक दूर नहीं रह जाती । पश्यन्ति जब निकट रह जाती है, तब उसका प्रभाव वैखरी जप के ऊपर घनिष्ठतर रूप से पड़ने लगता है। उस समय मानो पश्यन्ति भी अपनी ज्योति और रस को वैखरी पर बरसाने लगती है । फलस्वरूप वैखरी के देवता और मंत्र पश्यन्ति की ज्योति से इतने उज्वल तथा रस से इतने रसमधुर हो जाते हैं, जिससे हमारे मन प्राण आलोक-पुलक से भरने लग जाते हैं। उस स्थिति में अनुभव होता है ''हे मेरे इष्टमंत्र ! तुमने अपने उज्वल रूप को मेरे सम्मुख प्रकट किया है, देखो ! अब यह रूप कभी भी मेरे लिये अगो-चर न हो ! केवल इष्टमंत्र ही नहीं, मैंने अपने देवता को भी देखने का सौभाग्य प्राप्त किया है । फिर भी यह अनुभूति शायद वैखरी स्तर में आने पर स्थायी न हो ! यह आशंका है। क्योंकि अभी भी कुछ व्यवधान शेष है। अतः देखता हूँ कि वैखरी जप (जो कि साधक की ही एक संस्था है) एक रूप से स्थित नहीं रह जाता ! इसकी भी उत्तम-मध्यम-अद्यम रूप से तीन स्थितियां हैं। इन तीनों संज्ञाओं (स्थितियों) के कारण मध्यमारूप व्यवधान भी एक नहीं हो पाता। इसीलिये 'यह' और 'वह' के पारस्परिक संस्थान का संस्थापक है भुवः । ( यद्यपि भुवः, न ती 'यह' है न 'व्ह', तथापि इनके संस्थान का संस्थापक रूप है )।

# भुवः शब्द का विश्लेषण और व्यंजना

भुवः शब्द में उ कार ने उव् रूप ग्रहण किया है। अर्थात् भुवः में जो 'उ' कार है, मात्र उसी ने (भुवः में) उ कार एवं 'व' कार रूपी मिथुन रूप प्राप्त किया है। इस मिथुन रूप के तात्पर्य का वर्णन किया जा चुका है। भुवः शब्द में 'उव्' युग्म की स्थिति से सूचित होता है कि अन्तरिक्ष अचल अथवा निष्क्रिय नहीं है। उसका भी संकोच-प्रसार होता रहना है। फलस्वरूप पदार्थ समूह की संस्था (Ensemble) परिवर्तित होती रहतो है। प्रणव के अ तथा म के मध्य स्थित होकर उ ही भुवः रूप से विद्यमान है। इस प्रकार की विद्यमानता द्वारा वह अन्तिरक्ष का समर्थ शक्ति विग्रह हमारे सम्मुख प्रकट-प्रकाशित करता है।

'अयं' तथा 'असौ' प्रत्यय का विषय है महः

'अयं' और 'असो' से जड़ित बृहत्तर अनुभूति कैसे हो सकती है ? अन्धकाराच्छन्न वन में चलने का दृष्टान्त । अंशतः तथा क्रमिक स्थाति और समग्र-अक्रमिक स्थाति ।

हमारी साधारण अनुभूति में जो 'अयं' है, वह उसी समय, 'असौ' नहीं हो सकता। और जो 'असौ' रूप से विद्यमान है, वह उसी समय 'अयं नहीं हो सकता। जो 'अयं' रूप से प्रत्यक्ष गोचर हो रहा है, वह किसी न किसी प्रकार से अन्तराल हट जाने पर ही 'असौ' रूप से विदित हो सकेगा। जिस बुक्ष को देख रहा हूँ वह "अयं" बुक्ष न होकर 'असौ' बुक्ष किस प्रकार से हो सकेगा? यह तभी हो सकेगा जब उसे बिना देखे ही उसके सम्बन्ध में चिन्तन करूँगा। परन्तु जब यह प्रत्यय होगा कि "यह वह देवदत्त है", तब यहाँ एक ही स्थल पर यह 'और' 'वह' दोनों ही परिलक्षित होने लगता है। इस उदाहरण में इन दोनों प्रत्ययों की तुलना करने पर यह विदित होने लगता है कि द्वितीय प्रत्यय प्रथम की तुलना में अधिक व्यापक है। इसमें वर्त्तमान में देखे गये देवदत्त को जिस प्रकार से विषय बनाया गया है, उसी प्रकार से अतीत में दृष्ट देवदत्त को भी विषय बना लिया गया है।

और भी एक दृष्टान्त हैं! मेधाच्छन्न अन्धकारपूर्ण रजनी में पथ अतिक्रान्त कर रहा हूँ। हाथों में एक टार्च हैं। चलते-चलते कभी-कभी उसे जलाकर देखता हूँ कि पथ सामने हैं और उसके आस-पास सब ठीक है। उस समय जहाँ पर हमारे टार्च का आलोक पड़ता है, उस स्थान को हम 'यह' कहते हैं। जब टार्च का आलोक अन्य स्थल पर पड़ता है, तब पहले देखा गया स्थान 'यह' ही 'वह' हो जाता है और अब जिसे देख रहे हैं वहीं 'यह' हो जाता है। अर्थात् पहले जिसे 'यह' रूप में उपलब्ध किया था, वह अब टार्च की रोशनी न पड़ने के कारण 'अनदेखा' होकर 'वह' रूप धारण कर लेता है। जैसे अभी गाय देखा। कहता हूँ कि 'यह गाय है'। गाय

969

के चले जाने पर वही 'यह गाय' अब 'वह गाय थी' इस अनदेखी स्थिति में आ जाती है। 'यह' अब 'वह' हो जाता है। अब यदि पथ पर चलते-चलते उस मेधाच्छन्न आकाश में विद्युत चमक उठे, उस स्थिति में हमें समस्त पथ और पथ की परिस्थिति एक साथ-युगपत रूप से प्रत्यक्षगोचर होकर 'यह' रूप में प्रतिभात होने लगती है। इस विपुल 'यह' में न जाने कितने छोटे-छोटे 'यह' और 'वह' सन्निहित हो जाते है, उनकी इयत्ता कैसे हो सकती है ?

ऐसी विपुल अनुभूति जिसमें अनेक छोटे-छोटे 'यह' तथा 'वह' एकत्र ही सम्मिलित होकर प्रकाशित एवं प्रतिभात होते रहते हैं, उसका नाम है 'महः'। बृह-दारण्यक के अनुसार ऋषि वामदेव ने ब्रह्मज्ञ होकर अपने पूर्व-पूर्व जन्मों का ज्ञान

प्राप्त लिया था। "मनुरभवम्" इत्यादि।

यहाँ उन्हें इस विराट अनुभूति में कितने लाख जन्म "वह" रूप में प्रकट हो कर "यह" में आकर स्वयं को मिलित कर रहे थे, जैसे नाना दिशाओं से बहनी नदियाँ समुद्र में आकर मिल जाती हैं। अतएव 'महः' एक ऐसा महान् प्रत्यय हैं जिसमें 'यह' तथा 'वह' आकर सम्मिलित हो जाते हैं।

वस्तु शक्ति तथा अनुभूतिगत दृष्टिकोण से महर्लोक की व्यञ्जना । 'महः स्थाणु static ) सामग्रो नहीं है, वह विविद्युण ( Dynamic ) है ।

यह एक रहस्याद्वत परिभाषा है। इसमें किसी एक व्यापक तथा समृद्ध स्थान में विभिन्न देश, विभिन्न काल एवं अवस्था को प्राप्त क्षुद्व-क्षुद्ध ज्ञान समूह समाहृत होते। रहते है। जहाँ 'यह' एवं 'वह' पारस्परिक रूप से आर्लिंगनबद्धता में विद्य-मान है, वही महलोंक है। जिससे विशेष-विशेष अनुभव समूह समान्याधिकरण्य हो कर तद्वत् विशेष सहकृत सामान्य ज्ञान का स्वरूप धारण करते हैं, वही महः है। केवल अनुभव के क्षेत्र में नहीं, प्रत्युत् वस्तु तथा उसकी शक्ति के दृष्टिकोण द्वारा भी महः को समझने की चेष्टा करना चाहिये। हमने जड़ जगत् के अशेष पदार्थों का विश्लेषण करते हुये उनके मौलिक उपादानों को प्राप्त किया है। उनका और भी अधिक विश्लेषण करने पर शक्ति (एनर्जी) की उपलब्धि हो सकी है।

हम ऐसे विश्लेषण और समीकरण के द्वारा महलोंक की ही दिशा में अग्रसर हो रहे हैं। यद्याप यात्रा तो प्रारम्भ हो चुकी है, तथापि अभी भी दीर्घपथ अतिक्रान्त करना शेष हैं। कीट-पतंग आदि की तुलना में मनुष्य का ज्ञान महः है। साधारण ज्ञान की तुलना में विज्ञान का ज्ञान महः है। अतः महः की एक क्रमागत धारा उपलब्ध होती है। इस धारा का अन्त अथवा काष्ठा कहाँ हैं? जो 'महतो महीयान हैं, वह निरतिशय पूर्ण ज्ञान ही इसकी पराकाष्ठा है। अतः इन सब लक्षणों का विचार करते हुए 'महः' शब्द का प्रयोग किया जा सकता है।

#### महर्लोक के ज्ञान का असाधारणत्व कैसे है ?

हमारे ज्ञान क्रमभावापन्न हैं। वे क्रमशः स्वरानुक्रम से एक के पश्चात् एक आयत्त होते हैं। इस समय हम जिस ज्ञान को 'यह' कहते हैं वहीं कुछ मुहूर्त्त के उपरान्त 'वह' हो जाता है। वह हमारी स्मृति में रह जाता है। जो भविष्यत् में अनागत् रूप में था, वहीं इस समय समागत होकर 'यह' हो गया है। ज्ञान की इस क्रमिकता के कारण वर्त्तमान काल में हम अतीत को 'वह' कह कर स्मरण करते हैं। भविष्यत् का अनुमान हम "जो भविष्य में है" इस प्रकार से करते हुये वर्त्तमान के 'यह' को उसमें मिलाते हैं। इस मिलन द्वारा हमें महर्लोक का एक चित्र अवश्य प्राप्त हुआ, तथापि यथार्थ महर्लोक तो अन्य प्रकार का है।

हम पहले अन्धकार में मार्ग अतिक्रान्त करते-करते टार्च के प्रकाश में एक प्रकार की सामान्य अभिज्ञता प्राप्त कर चुके होते हैं, परन्तु जब विद्युत विकास होता है, तब समस्त परिस्थितियां हमें पूर्णत: दृक्गोचर होने लगती हैं। इस स्थिति में हमें एक स्वतन्त्र अभिज्ञता होने लगती है। इस अभिज्ञता में केवल पूर्ववर्त्ती "वह" ही स्मृतिपथ में उपस्थित होकर "यह" के साथ मिलित नहीं हो जाता, प्रत्युत् अतीतकालीन सब कुछ (यह) तथा भविष्यत् कालीन "जो कुछ भविष्यत् में है" वह भी इसके साथ, अर्थात् वर्त्तमान के एक विपुल "यह" के ज्ञान में सम्मिलित होता हुआ "यह" रूप हो जाता है। स्मरण अथवा कल्पना आदि के समय ऐसा नहीं हो सकता। सिद्धगण तथा ऋषियों का जो भूत-भविष्यत् ज्ञान है, वह हमारी कल्पना तथा स्मृति से उद्भूत ज्ञान के समान नहीं है। जो सुस्पष्टता प्रभृति लक्षण प्रत्यक्ष ज्ञान में विद्यमान रहते हैं, वे सब स्मृति, अनुमान अथवा कल्पना में नहीं रहते।

वैज्ञानिकगण जगत् के वर्तमान अथवा दृष्ट अतीत के सम्बन्ध में बहुत दूर तक अनुमान करने में समर्थ है। इसी प्रकार वे भविष्यत् के सम्बन्ध में भी किचित् कल्पना कर लेते हैं, फिर भी ऐसा ज्ञान सुरपष्ट, असंदिग्ध और भ्रमरिहत नहीं होता। सिद्ध अथवा ऋषि का जो ज्ञान व्यवहित एवं विप्रकृष्ट वस्तुओं के सम्बन्ध में होता है, वह इस प्रकार का कल्पना प्रभूत ज्ञान नहीं है। हमने अन्धकार में विद्युत विकास का जो उदाहरण दिया है, उस दृष्टान्त के द्वारा यह समझना होगा कि आर्षज्ञान कैसा है? हमारे प्रत्यक्ष ज्ञान की तुलना से आर्षज्ञान केवल व्यापक एवं अकृतिम ही नहीं है प्रत्युत् उस ज्ञान की सुस्पष्टता और सौष्ठव भी अधिक ही है। हम अपने सम्मुखस्थ इस दृक्ष को जिस प्रकार से प्रत्यक्ष कर रहे हैं, उसकी तुलना में ऋषि एवं सिद्ध किसी भी अतीत तथा अनागत को और भी सत्यरूप से प्रत्यक्ष करते रहते हैं। वे उसकी उपलब्धि अत्यन्त स्पष्ट रूप से करते हैं। यह उसी प्रकार है, जैसे हम अपने चर्मचक्षुओं से देखे गये किसी पदार्थ को अणुवीक्षण

अयवा दूरवीक्षण यन्त्र के द्वारा और भी स्पष्ट रूप से प्रत्यक्ष कर लेते हैं। अतएव यह उपलब्धि होती है कि महलोंक रूपी स्तर प्राप्ति के बिना इस प्रकार का अकृत्रिम, स्पष्ट और यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकता। इस स्तर में जो ज्ञान होता है उसे बोधि, सम्बोधि, प्रातिभज्ञान आदि संज्ञा अयवा प्रत्यय युक्त कर सकते हैं।

महः शब्द का विश्लेषण तथा व्यञ्जना

महः शब्द के आदि में 'म' कार है। और अन्त में 'र' कार से युक्त 'हः' है। इससे यह ज्ञात है कि अ, उत्था म के पश्चात् मानों एक सिन्ध रेखा है। हमारी वाक् अथवा अनुभूति इस सिन्धरेखा को पार कर सकने में अक्षम सी रह जाती है। वह अपनी वृत्तियों का संचार इसी पार तक कर सकती है। वाक् के दृष्टिकोण से तीन मात्राओं (अ उ म) के पार जो अर्धमात्रा-नाद-बिन्दु तथा अमात्र है, उनका भी उन्मेष घटित नहीं होता। हम जब प्रणव अथवा अन्य किसी शब्द का उच्चारण कर रहे होते हैं, तब इनका उन्मेष नहीं होता।

अनुभूति के दृष्टिकोण से जाग्रत्-स्वप्त-सुषुप्ति के ऊर्ध्व में जो कुछ है, उसका भी सन्धान हमें नहीं मिलता। अतः मानों मकार के पश्चात् एक बाधा सी है। इस नैसिंगिक इसका अतिक्रमण करने में हमारा मन और वाक् पूर्णतः अपारग है। इस नैसिंगिक बाधा एवं अवरोध को महाप्राण स्वरूप 'ह' कार भंग कर देता है। 'म' में आते-आते यह प्राणवृत्ति स्फुरित हो जाती है और 'ह' कार उसे महाप्राणमय करते-करते अधि यह प्राणवृत्ति स्फुरित हो जाती है। 'ह' के साथ जो 'र' युक्त है, वह अग्नि उध्वंलोक की ओर उत्सारित कर देता है। 'ह' के साथ जो 'र' युक्त है, वह अग्नि का वाचक है। 'म' में आते-आते वह अग्निशिखा निर्वापित सी होने लगती है। अब यही निर्वापित सी अग्निशिखा 'ह' कार के द्वारा विशेष रूप से उद्दीपित होती होती असीम ऊर्ध्वलोक की ओर अभिमुखी होने लगती है। जहाँ पर उसे शेष होते देखा था (अर्थात् 'म' में ) वही से पुनः प्रारम्भ होकर नव-नव महान् एवं महत्तर ज्ञानराशि का उद्भासन होने लगता है। महः से इसी अभिनव आरम्भ तथा प्रकाश की सूचना प्राप्त होती है।

'जिनि' प्रत्यय को कैसे समझना होगा ? विश्व व्यवहार का मूल कहाँ है ? 'असि' अथवा '्रिन' प्रत्यय का जो प्रतियोगी है,

अथवा विषय है वह जन है।
 'जिन' प्रत्यय से क्या विदित होता है ? विश्व में सब कुछ का अहरहः
जन्म हो रहा है। परन्तु जन्म होकर भी वह एक प्रकार से नहीं रहता। नियत
परिवर्तन होने लगता है। इस अविराम परिणामधारा में जीव की बुद्धि ने व्यवहार
चलाने के लिये छ भावों अथवा अवस्थाओं की परिकल्पना किया है। कुछ की भी
उत्पत्ति होने पर वह स्थित सा प्रतीत होता है, परन्तु वह स्थिर नहीं रह पाता !

उसमें परिवर्तन होने लगता है। तदनन्तर कुछ समय के लिये यह प्रतीत होता है कि वह परिवर्तन उसकी वृद्धि है, अर्थात् वह विद्वित हो रहा है। तत्पश्चात् यह विदित होता है कि वह अब विद्वित नहीं हो रहा है, उसका हास होने लगा है। अन्त में देखा जाता है कि वह नष्ट हो गया अथवा मर गया! जन्म से प्रारम्भ करके मृत्यु पर्यन्त परिणामवाद के छ स्तरों के अस्तित्व को प्राप्त होता है। वह छ रूपों में होने पर भी मूलतः एक हो है। 'होना' रूपी एक ही भाव स्वयं को छ प्रकार से प्रदिश्ति करता है। यदि 'होने' मात्र से 'होने' वाला घटनाक्रम बन्द हो सके, उस स्थिति में परिणाम जैसा कुछ भी घटित हो ही नहीं सकता! इस स्थिति में उसे ३, ५, अथवा छ रूपी किसी भी प्रकार से जान सकना असम्भव हो जाता! अतः 'होना' में भी अवच्छेद रह जाता है। इसे कहते हैं Continuity of Becoming। जैसे Being अथवा अस्ति को अखण्डता है, Becoming में वैसी अखण्डता न रहने पर वहां प्रवाहरूप से अखण्डता का अस्तित्व अवस्य रहता है। किसी-किसी दृष्टिकोण के अनुसार यह गित अथवा धारारूप सत्य भी है। अक्षर अपरिणामी तथा नित्य जैसा कुछ भी नहीं है।

हमारे देश में क्षणिक विज्ञानवादी बौद्धगण तथा अन्य देशों के प्राचीन एवं अर्वाचीन विचारक भी ऐसी ही दृष्टिभंगी रखते हैं। वे इसी दृष्टिकोण में जगत् को देखते रहते हैं। अन्य दृष्टिकोण के अनुसार अक्षर नित्यरूप तथा सत्य है। उसमें जो जन्मादि परिणाम हो रहे हैं, वे कल्पित हैं। वे कल्पित होने पर भी व्यावहारिक रूप से सत्य हैं, अर्थात् जब तक जगत् प्रपन्च का भान होता रहता है, तब तक "हो रहा है" रूपी ज्ञान का अस्तित्व विद्यमान रहता है। इसिलये जबतक व्यवहार है, तबतक "हो रहा है" अथवा "होना" रूपी भान का अस्तित्व विद्यमान रहता है। इसके अभाव में सब कुछ अव्यवहार्य सा हो जाता है। निखिल व्यवहार के मूल में जो यह "होना" अथवा "हो रहा है" प्रभृति का बोध है, इसे जिन प्रत्यय कहते हैं। इस जिन प्रयत्य का विषम है 'जन'। उस जनलोक में जाने का अधिकार प्राप्त होते ही पंचम भूमि आयत्त हो जाती है। प्रथमतः 'यह', तदनन्तर 'वह'। उसके पश्चात् न तो 'यह' और न तो 'वह'। सर्वान्त में 'यह और वह'। इन चारों भूमियों का अतिक्रमण करते हुए यह सर्वविध व्यवहार जिसका आश्रय ले रहा है, उस तत्व में आ पहुँचा हूँ। वह तत्व है 'जिन'।

# जिन अथवा मूल "होना किस अधिकरण से सम्भावित हो सकता है ? अस्ति एवं अस्मि ।

एकोऽहं बहु स्याम् "का" मौलिक विश्लेषण ।

यदि किसी एक लता को काट देने पर भी उसके मूल को (जड़ को ) यथा-वत् छोड़ दिया जाता है, उस स्थिति में मूल से ही पुनः लता का उद्गम होने लगता है। यह व्यापार पुन:-पुन: संघटित हो सकता है। अतः उसमें बारम्बर ऐसा कुछ होता रहता है, जिससे उसका बारम्बर होना सम्भावित हो जाता है। हमारे चित्त में भी प्रतिनियत रूप से अशेष वृत्तियाँ उदित तथा अस्तमित होती रहती हैं। उनका मूल संस्कार रूप से विद्यमान रहता है, तभी उनका इस प्रकार से उदय तथा अस्त सम्भव हो जाता है। अतएव यह सिद्धान्त है कि समस्त विशेष के 'होना' के मूल में एक सामान्यभाव का 'होना' आवाश्यक सा है। जैसे एक जलाशय है, उसमें विशेष विशेष समय पर, विशेष-विशेष स्थान पर तरंज्ञ, फेन, बुद्बुद् का उद्भव परिलक्षित होता है। और यह जलाशय भी इसल्ये हुआ है, क्योंक उसमें पहले से जलरूपी वस्तु रही है। इस प्रकार से हम परम्परा क्रम के द्वारा एक मूल 'होने' की स्थित को प्राप्त करते हैं।

जो सर्वविध 'होना' है, वही है इस मूल 'होने' का विशेष-विशेष रूप । जिस घटना क्रम को 'हम नष्ट होना अथवा लय हो जाना' कहते हैं, वह भी इसी मूल 'होना' का ही एक प्रकार भेद है । अतएव ब्रह्मसूत्र की उक्ति 'जन्माद्यस्य यतः' का तात्पर्य है मूल देशकालादि परिच्छेद से रहित 'होने' का तत्व । सृष्टिस्क्त के द्वारा वेद ने कहा है कि अभीद्ध तपः से ऋत् एवं सत्य 'अध्यजायत्' अर्थात् उस अधिकरण से तपः तथा ऋत् जात हुआ है । वह सब इसी मूल 'जिन' अथवा 'होने' के लिये ही कहा गया है । 'तदधिकरणे' अर्थात् इस प्रकार 'होने' के लिये ही कहा गया है । 'तदधिकरणे' अर्थात् इस प्रकार 'होने' के लिये ही कहा गया है । 'तदधिकरणे' अर्थात् इस प्रकार 'होने' के मूल में और उसके आधाररूप में 'अस्मि' एवं 'अस्ति' रूपी भावद्वय की अपेक्षा रहती है । हम आगे के दो सूत्रों में सत्य एवं तपः के रूप का परिचय प्राप्त करेंगे । 'एकोऽहम् बहुस्याम्' इत्यादि श्रुति से भी सत्य च्याहृति में से तीन मूल व्याहृतियों का परिचय प्राप्त होता है ।

जो मूल वस्तु 'अस्ति' रूप से चिर विद्यमान है, उसने स्वयं ही स्वयं को 'एकोऽहम्' भाव द्वारा अस्म प्रत्यय का विषय बनाया है। यह है उसका ज्ञानमय तपः। तदनन्तर "बहुः हो" का संकल्प किया। यही है उनका मूल "होने" का रूप। इसी से सब कुछ हुआ है, होगा और हो रहा है। 'अस्तिता' और अस्मिता के अधिकरण में भी यही 'होने' की स्थिति विद्यमान रहती है। अर्थात् 'है' और 'हूँ' रूपी भावद्वय को आधार बनाकर ही "होगा" की अवस्था संभावित हो जाती है। इस अपेक्षा (संभावना) को याद रखते हुये "असदेव इदमग्र आसीत्" प्रभृति श्रुति-वाक्यों को समझने का प्रयत्न करो। 'असत्' का अर्थ एकान्तिक शून्य कदापि नहीं है।

जन से पहले वाले चारों लोकों का चतुर्विध रूपायण

शब्द के दृष्टिकोणानुसार यह लक्ष्य करना होगा कि भूरादि चारों तत्वों का जो नाम है, उनके अन्त में 'र' से जात विसर्ग रहता है। पहले वाले चारों तत्वों

(भू, भुवः, स्वः, महः) में 'होना' ने स्वयं को चार आकारों में रूपायित करते हुये परस्परतः शक्ति का आदान-प्रदान किया है। ऐसा रूपायण और शक्ति विनिमय 'र' से जात (उत्पन्न) विसर्ग द्वारा सूचित होता है। 'र' कार अग्नि का बीज है। इसी कारण इन चारों में अग्नि को विशेष रूप से व्यक्त स्थिति में देखा जा सकता है। जन तत्व में अग्नि का यह विशेषतः व्यक्त चतुष्ठ्य रूप अब तक आविभूत नहीं है। हम अग्नि के जिन चारों रूपों से परिचित हैं, उनके द्वारा इसकी यत्किंचित धारणा की जा सकती है। हम जड़ ब्रह्माण्ड में अग्नि के जिस सूक्ष्म तथा व्यापक रूप को देखते हैं, विज्ञान की भाषा में उसे तड़ित् शक्ति कहा जाता है।

इस तिड़त शक्ति के प्रकृत स्वरूप को विज्ञान नहीं जानता। वह केवल मात्र उन समस्त नियमों तथा पद्धित को किचित ही जान सका है, जिसका अनुसरण क'ते हुये इस शक्ति का जागितिक विकास निष्पन्न होता है। समस्त जड़ वस्तु समृह इसी शक्ति का एक-एक विग्रह है। वस्तु समूह का समस्त व्यवहार भी इसी शक्ति का ही आदान-प्रदान है। जागितिक शक्तिरूप के दृष्टिकोणानुसार यही है 'महः'। यह शक्ति एक महान् समुद्र के समान इस जड़ जगत् में विद्यमान है और सिक्रय भी है। जब हम इस शक्ति को और भी विशेष एवं व्यक्त रूप से प्राप्त करते हैं, तब इसे आलोक कहा जाता है। आलोक का तात्पर्य केवल आँखों से देखा जाने वाला प्रकाश ही नहीं है, इसका तात्पर्यार्थ है किसी निर्दिष्ट पथ पर रेणु की तरह शक्ति का सूक्ष्म विकिरण (Radiation)। जागितिक शक्ति के दृष्टिकोण से यही है 'स्व:'।

इस विकिरण क्रिया को सम्यक् रूग से समझने के लिये एक चक्र का स्मरण करना होगा। जैसे चक्र की नाभि-अर तथा नेमि है, उसी प्रकार शक्ति के विकिरण में भी इन तीनों अंगों की उपस्थित आवश्यक है। विकिरण की स्थिति में तीन स्थानों की अपेक्षा रहती है, यथा किस केन्द्र से विकिरण हो रहा है, किसमें हो रहा है और किस पर विकिरण हो रहा है। विकिरण का केन्द्र अथवा नाभि है स्वः, अवकाश तथा अन्तरिक्ष है भुवः (किसमें हो रहा है, वह है भुवः) और जिस आधार पर विकिरण हो रहा है और क्रिया कर रहा है, वह है भूः। यहाँ पर आकर जागतिक शक्ति पार्थिव अग्निरूप से प्रकाशित हो जाती है। अतएव ये चारो लोक अग्नि की चार भूमि अथवा चार रूप ही हैं।

हम यह भी उपलब्धि करते हैं कि ये चारो तत्त्व केवल बहिर्जगत के ही तत्व नहीं हैं, तथापि बहिर्जगत् की जो कार्यकारी शक्ति है, उसी के चार भावों को लेकर हम इन चारों तत्वों को विश्व के एकांश में उदाहृत सा देखते हैं। शक्ति के विकास तथा विन्यास के दृष्टिकोण से यह संक्षेप में कहा जा सकता है कि जड़-प्राण अथवा मन प्रभृति किसी भी केन्द्र अथवा नाभि का आश्रय लेकर शक्ति का उत्सरण होता है। यही है स्वः अथवा सुवः का स्थान। जिन समस्त (निर्दिष्ट) निर्दिष्ट धाराओं की सृष्टि करके यह केन्द्र शक्ति विकीर्ण होकर अन्य वस्तु किंवा आधार पर आघात करते हुये प्रतिघात को प्राप्त होती है, तब जो व्यवधान अथवा अन्तरिक्ष उसका आश्रय लेता है—वह है भुवः। इस व्यवधान का अतिक्रमण करते हुये वह जिस पर पतित होती है और क्रिया-प्रतिक्रिया का रूप धारण करती है, वह है भूः।

तांत्रिक दीक्षा का दष्टान्त

तांक्षिक दीक्षा में त्रिविध दोक्षा का प्रसंग प्राप्त होता है। प्रथम है शांम्भवी दीक्षा। शिष्य की सत्ता में जो महाकुण्डिलनी सहस्त्रार में स्थित है, उसे इस दीक्षा के द्वारा साक्षात् रूप से चैतन्यरूपिणी कर दिया जाता है। हम इस दीक्षा को स्वर्दीक्षा कहते हैं। जिस परम केन्द्र में शिवशक्ति अभेदत्व में विराजमान हैं, वही सहस्त्रागार केन्द्र ही इस दीक्षा का स्थान है। इसके पश्चात् है शाक्ती दीक्षा। इसमें शिष्य की मूलाधारस्य कुण्डिलनी शक्ति को (जो सार्द्धत्रिवलयाकारा है) जागरित करते हुये सुषुम्ना मार्ग द्वारा सहस्त्राराभिमुखी किया जाता है। अर्थात् 'अयं' एवं 'असो' के मध्य का जो व्यवधान अथवा अन्तरिक्ष है, उसे क्रमशः चक्रों का भेदन करते हुये दूर कर दिया जाता है। अतएव हम इस दीक्षा को भुवर्दीक्षा कहते हैं। इसके अनन्तर मांत्री दीक्षा है।

मांत्रीदीक्षा साधारणी दीक्षा है। शिष्य के कानों में मंत्र का उच्चारण करते हुये यह दीक्षा देते हैं। व्यक्ति को सहस्त्रार से मूलाधार तक का कोई भी सन्धान नहीं मिलता। बाह्य रूप, रस, गन्ध, शब्द, स्पर्श प्रभृति के कारण उसे जो अभिज्ञता होती है, वह उसे ही 'अपना ज्ञान' मान लेता है। अतः इसी ज्ञान की पृष्ठभूमि पर मान्त्री दीक्षा दी जाती है। यदि यह दीक्षा यथार्थतः शक्तिसंस्कार युक्त है, उस स्थिति में व्यक्ति स्वयं को इस रूप-रस-गन्ध-स्पर्शादि के ज्ञान में आबद्ध नहीं रख सकेगा। यही है भूदीक्षा।

मन्त्र जप किस प्रकार से उदाहत है ?

मांत्री दीक्षा के द्वारा जिस जप को प्रारंभ किया जाता है, वह है वैखरी जप। हम इसे भूजंप कह सकते हैं। इस प्रकार के जप में अनुभव होता है कि "यह जप चल रहा है। अच्छा चल रहा है अथवा अच्छा नहीं चल रहा है, इस जप का विच्छेद हो रहा है, अथवा इसमें विरित हो रही है।" "यह" प्रत्यय के आधार पर यह अनुभव घटित होता है। जप का लक्ष्य किस दिशा में है, उसका आदर्श कहां है ? उस लक्ष्य ने अबतक इस 'अदेखा' में स्वयं को आवरित सा रख छोड़ा है। यही पश्यन्ति है। वैखरी जप में जब यह अनुभूत होता है कि ऐसी एक अदेखा जैसी कोई स्थिति है, तब उसे, उस भाव को 'स्वः' कहते हैं। यह वैखरी जप के सब कुछ को स्वयं में से प्रसवित करते हुये हमारे साधारण ज्ञान में उपस्थित कर देता है। हमारा

साधारण ज्ञान दोषबहुल है, इसी कारण वह इस उपस्थित की गयी सामग्री का अपने स्वभाव में और अपने स्व छन्दः में सम्यक् रूप से दोहन नहीं कर सकता। पश्यन्ति में जो प्रणव नाद-विन्दु-कलात्मक रूप से पूर्णतः विराजित है, वही वैखरी में अवतीर्ण होकर अपने नादिवन्दु रूप को संवृत कर लेता है। जो कलारूप विवृत होकर हिथत है, वह भी पुनः विकृतभाव को ही विवृत करने लगता है।

जो सूर्यं का वरेण्य भर्गः है, वह मानों हमारे पास अन्तरिक्ष पथ से आतेबाते रजः—तमः तथा संस्कार समूह की विविध बाधाओं के कारण अनेकांश में
बाधित हो जाता है। अतएव वैखरी में जिस प्रणव का जप अथवा श्रवण होता है,
वह संभवतः स्वमहिमा में विद्यमान नहीं है। 'अयम् तथा असी' के बीच यह वैयर्थ्य
व्यवधान घटित होने लगता है। इसी व्यवधान को दूर करने के लिये जपादि साधन
का अनुष्ठान किया जाता है। वैखरी (भूजंप) स्वयं को हठात् अथवा एकबारगी
पश्यन्ति (स्वजंप) में परिणत नहीं कर सकता। इस व्यवधान अथवा अन्तरिक्ष को
दूर करने के लिये जिस मध्यमा जप का आश्रय लिया जाता है, वह दोनों के बीच
का सेतु है। हम आगे यह भी देखेगें कि इस सेतु की दो सन्धियां अथवा दो मुख भी
हैं। भूः सन्धि अथवा व्यञ्जन सन्धि प्रथम सन्धि है और दूसरी सन्धि को स्वः सन्धि
कहा जाता है। इसे स्वर सन्धि भी कहते हैं। मध्यमारूपी जो सेतु है, उसे विसर्ग
सन्धि की संज्ञा दी जाती है।

# कतिपय साधारण तत्वों का सूत्राकृति में निर्देश

भुवर्जंप द्वारा इन तीनों सन्धियों का अतिक्रमण करते हुये पश्यन्ति में स्थिति होती है। कतिपय साधारण तत्वों तथा तथ्यों को प्रसंगक्रम में जान लो:—

- (क) भूरादि ही सप्तमहान्याहृति रूप में मृष्टि के कण-कण में अनुस्यूत हैं। Basic Scheme, Pattern, Frame मूल विनियोग, मूल आकृति तथा मूल संस्था के रूप में भूरादि अनुस्यूत हैं।
- (ख) अतः जपादि साधना की जो वैखरी प्रभृति भूमियाँ हैं, उन प्रत्येक में यह सप्तक स्तररूपेण वर्त्तमान रहता है। जैसे गायन में प्रधानतः तीनग्राम हैं और प्रत्येक में सप्त स्वर हैं।
- (ग) वैखरी प्रभृति प्रत्येक भूमि में प्रधानतः अवम्, मध्यम और उत्तर (परम) रूप से संस्थात्रय की स्थिति रहती है।
- (घ) जब जप अवम् संस्था में है, तब वह संस्था 'यह' वृत्तिमती होने के कारण लक्षणानुसार भूः है। उत्तम संस्था स्व है और मध्यम को भुवः कहते हैं।
- (ङ) अर्थात् उक्त संस्थात्रय के अनुरोध के कारण व्याहृति सप्तक स्वयं को व्याहृतित्रय में समाहृत कर लेता है।

(च) जब जप वैखरी में रहता है, तब बैखरी की तुलना में पश्यन्ति 'स्व' है और मध्यमा ही भवः है।

- (छ) वैखरी की अपनी उत्तम संस्था अथवा भूमिका में जो स्वः है, उसमें जप उन्नीत होने पर मध्यमा का जो स्वः है, ये दोनों 'स्वः' अपने साजात्य के कारण पारस्परिक नैकट्य के द्वारा आलिंगन के लिये प्रस्तुत होने लगते हैं। यह उस प्रकार होता है जैसे कोई दूरवर्त्मचारी धूमकेतु तुहिन तिमस्त्रा भरे वितत व्योम में चलते- चलते किसी भास्वर ज्योतिष्क के पास आ पहुँचा हो!
- (ज) इस प्रकार के नैकटिक साजात्य सम्पर्क के फलस्वरूप मध्य में स्थित मध्यमा (अचल निष्क्रिय तथा शून्यभाव से नहीं) की (उस सेतु की) त्रिविध परिणित घटित होने लगती है। प्रथम है व्यवधानत्व का अपचय, द्वितीय है आधानत्व का उपचय। तृतीय को संस्थानत्व का संचय कहते हैं। दो तड़ित् भरे मेघों में जो व्यवधान है, उसका चिंतन करो। अर्थात् एक मेघ से होते हुये दूसरे मेघ में विद्युत का संचरण होता है। जब तक उक्त परिणामत्रय की एक निर्दिष्ट मात्रा नहीं आ जाती, तब तक विद्युत का विनिमय इस प्रकार से घटित हो ही नहीं सकता।

(झ) अतः उक्त स्थल में वैखरी जप की उत्तम भूमिका में पश्यन्ति के स्पर्श तथा आवेश के कारण पंचगंगा की प्रतिग्रहाख्या धारा की वृत्तिद्वय संभावित होने लगती है।

- (ब) जब जप मध्यमाग्राम में उन्नीत हो जाता है, तन साधारण रूप से उक्त व्याहृति सप्तक का एवं विशेष रूप से व्याहृति त्रितय का अन्वेषण करना होगा। जब जिस भूमिका अथवा संस्था विशेष से जप चलता है, तब वही है 'भूः'। और 'वह' रूप से उसका लक्ष्य ही 'स्वः' है। व्यवधान अथवा Hiatus को भुवः कहा जाता है।
- (ट) मध्यमा में प्रविष्ट होकर जप साधारणतः कार्यकारी चेतना की आधार-रूपा विराट चेतना में प्रविष्ट, संगृहीत और सुरक्षित होना चाहता है। अब जप की माला भी बहिर्जापक के हाथ से हटकर अन्तर्जापक के हाथों में चली जाती है। मध्यमा तो संग्रह, संचय, उपचय की स्थिति प्रदान करती है, परन्तु यह सब नेपथ्य में होता है। मध्यमा की जो उत्तम संस्था अथवा 'स्वः' है, वहाँ पहुँच जाने पर मध्यमा सेतु की शेष संधि अब अपने अनुल्लंघनीय प्रान्त प्राचीर के रूप में नहीं रह जाती, क्योंकि उसका निबिड़ साजात्य पश्यन्तिरूप स्वः से हो जाता है। अब पश्यन्ति रूप 'महे रणाय चक्ष से' महासंस्थान सुहृद्रूप हो जाता है। इस महासन्धान सुहृद् संधि को ही विशेष रूप से ग्रहण करो 'संधि को पकड़ो'।
  - (ठ) पश्यन्ति में भी सप्त न्याहृति है। विशेषतः न्याहृतित्रय है।
  - (ड) अतः जपयज्ञ समस्त भूमियों में व्याहृति होम ही है।

- (ढ) जपमूत्र में प्रज्ञा की पंच भूमि का विश्लेषण किया गया है। यथा विशा-रदी, ऋतम्भरा, सत्यम्भरा कैंवल्यगर्भा तथा पारदृश्वरी। साधारणतः व्याहृति के चतुर्थ स्तर में (महः में) प्रज्ञा भी विशारदी हो जाती है। जनः, तपः तथा सत्यं पर्यन्त यही तीनों आलोकस्तर में ऋतम्भरा, सत्यम्भरा तथा कैंवल्यगर्भा हो जाती है। इन तीनों के अतिग आलोकधाम में प्रज्ञा भी पारदृश्वरी हो जाती है। इस प्रज्ञा में विश्व तथा विश्वोत्तीण अकुण्ठरूप से प्रतिभात होते जाते हैं।
- (ण) वैखरी सिद्धजप में प्रज्ञा अनुविशारदी अथवा अन्वग विशारदी हो जाती है। अनु के द्वारा अनुकूलता, अनुग्रह तथा अन्वय का निर्देश प्राप्त होता है। मध्यमा सिद्दि सद्योविशारदी अथवा उद्ग विशारदी स्थित होती है। तदनन्तर पश्यन्ति में प्रत्यग् विशारदी किंवा सम्यग् विशारदी अथवा ऋतंभरा आदि की स्थिति कही जाती है।
- (त) हम आगे की विवेचना में यह उपलब्धि करेंगे कि सप्त व्याहृति में भी संवत्सर की ही तरह द्वादश विभाग होते हैं। प्रत्येक में अधिभूत, अधिदेव, अधियज्ञ तथा अध्यात्मरूपी चतुःस्थिति रहती है। इन चारों में से प्रत्येक में सांसिद्धिक, सांस्थानिक और सांसिंगिक रूपी भेदत्रय की सत्ता है। जन शब्द के साथ यज्ञ शब्द की तुलना करके शब्द के प्राण को जानने का प्रयत्न करो। यज्ञ के आदि में जो 'य' अर्थात् वायुबीज है (जिसके कारण सब कुछ क्षरणशील हो जाता है), वह इसके आदि में नहीं है। अक्षर के मूल में जो 'अ' कार है वही इन दोनों वर्णों को (अर्थात् यज्ञ के यको और जन के जको) आश्रय प्रदान करता है। अथच, यह भूरादि की तरह अव्यय नहीं है। यही है सब कुछ "होने" की मूल आकृति और आवेग (Primordial Pattern and Impetus)। यही है Foundational Becoming.

अतिम दो व्याहृतियों का विक्लेषण करने पर और भी गंभीर रहस्यों का उद्घाटन होगा।

# 'अस्मि' प्रत्यय का जो प्रतियोगी-विषय है उसका नाम है तपः 'अस्मि' तथा 'में हूँ' इन दोनों का पार्थक्य

प्रणिधान से यह विदित होगा कि 'जिन' अथवा 'होना' रूपी प्रत्यय के मूल में और एक प्रत्यय रहता है, जिसे अस्मि प्रत्यय कहते हैं। ''हूँ'' अथवा ''में हूँ", इस बोध को भाषा में व्यक्त करने का प्रयत्न करने पर वह क्रियाकारक रूप में अवश्य व्यक्त हो जाता है, किन्तु वस्तुतः 'अस्मि' रूपी क्रियाकारक का रूप अपिरस्पुट सा ही रहता है। ''मैं बोलता हूँ, मैं सुनता हूँ, इस प्रकार के प्रत्यय के साथ अस्मि प्रत्यय को समरूप समझना भूल है। इस प्रत्यय में क्रिया और कारक, प्रमाता

एवं प्रमेय 'मैं' तथा 'हूँ' ये दोनों पक्ष स्वयं को इस प्रकार से निबिड़ रूप से जड़ित (In Intutional coalescence) रखते हैं कि एक को दूसरे से पृथक् नहीं किया जा सकता। ये एक ही अभिन्न सत्ता के दो दिक् हैं। इन्हें हम बुद्धिविमशं के द्वारा अलग कर लेते हैं। "है" कहने से जो कुछ विदित होता है वह "मैं" मात्रा ही है। इस रूप से स्वयं को उपनीत करते। पक्षान्तर से "मैं" कहने जो विदित होता है, वहीं अपने को "है" अथवा 'हूँ" रूप से परिचित कराता है। दोनों वृत्त परस्पर को छिन्न न करते हुये, पारस्परिक रूप से मिले रहते हैं।

#### अस्मि तथा ज्ञान का सम्बन्ध-ज्ञान तथा भास

सुषुप्ति अथवा गाढ़ निद्रा की आरम्भ अथवा समाप्ति की दोनों सन्धियों में परस्परतः अभिग्यक्त ''मैं'' तथा ''हूँ'' के रूप में अस्मि प्रत्यय का परिचय मिलता है। इस प्रकार की सन्धि में ''है'' का ऐसा-वैसा सभी रूप समाप्त हो जाता है और ''मैं'' भी अपने इस-उस तथा यहाँ-वहाँ के अहं का सभी प्रकार से त्याग कर देता है। अब ''है'' और ''मैं'' दोनों मिलित होकर ''हूँ'' अथवा ''मैं'' की भानरूपता को धारण कर लेते हैं।

जपसूत्रकार ने इसी प्रबन्ध में एक सूत्र में तत्व का जो लक्षण कहा है, और इस प्रसंग में तथा अन्यत्र भान का जो लक्षण प्रस्तुत किया है, उससे यह स्पष्ट हो जाता है कि भान के प्रत्यय (Experience) रूप से वृत्तिमान होने पर भी "यह अंशी उसी का अंश है, इस धर्मी का यह धर्म है" इस प्रकार की रूपाति (Logical Discrimination, Judgement) का स्फुरण नहीं होता। उसमें यह विकल्पना भी स्पष्टत: उदित नहीं होती कि यह सत्य है अथवा मिथ्या।

अथच, साक्षात् रूप से यह समग्र (गिवेन होल) रूपेण प्रतिमात होता है। अतः भान को समझने से पूर्व ४ लिंगों को समझना ही होगा। (१) समग्रत्व (होलनेस), (२) साक्षादपरोक्षत्व (इमीडियेट गिवेननेव), (३) सत्यिमध्यादि विकल्पनाश्च्यत्व (नेचुरल ऐस रिगार्डस वैलिडिटी आर इनवैलिडिटी आदि), (४) अंशांशीत्वाद्यख्यातिमत्व (इनडिसक्रिमिनेटेड बाई लाजिकल कैटेगरीज)। हमारी समस्त अनुभूतियां साक्षात् एवं समग्रभावेन इस प्रकार से भानरूप ही हैं। यदि हम तत्व को ''थिंग इन इटसेल्फ'' कहें तब भान को (गिवेन होल आफ इनसपीरियेन्स आर प्रेजेन्टेशन कान्टिन्युअम को) फैक्ट ही कहा जायेगा। भान स्वरूपतः तथा स्वभावतः बुद्धिव्यापारव्याप्य नहीं है, लाजिकल नहीं है, वह एलाजिकल है। बुद्धिविमशं के द्वारा (अर्थात् द्वय-गुण-कर्मादि पदार्थ-कैटेगरीक का प्रयोग करके) भान सामग्री बुद्धिव्यवहाराई (थिकेबुल फैक्ट, रिव्यूइंग फैक्ट) हो जाती है। तब वह प्रमातृ-प्रमाण-प्रमेयरूप हो जाता है। वह पदार्थरूप में समग्रता प्रभृति चतुर्लक्षणों को खो देता है।

अव भान ही भास है। (फैक्ट सेक्शन अथवा फैक्नुअल) अथच भान-समिष्टि निर्विशेष रूप से शुद्ध ब्रह्म है और समिष्टि सिविशेष रूप से जगद्ब्रह्म है। (यूनिवर्स अथवा परफेक्ट इक्सपीरियन्स)। अब व्यष्टि निर्विशेष रूप से साक्षी चैतन्य है। यह व्यष्टि ही सिवशेष रूप से हमारे अनुभव जगत का बोध विश्व है। इस प्रकार से समिष्टि व्यष्टि-सिविशेष-निर्विशेष रूप से भान की विवेचना करने पर ज्ञान के निर्व्यूह्त्व (एबसोल्युटनेस) की हानि होती है, तब भी अन्य मुख्य लक्षणों के कारण 'भान' संज्ञा प्रचलित है।

#### बोधविश्व तथा विश्वबोध

तत्वसूत्र में विशेषतः इसी प्रसंग का अनुसरण होगा। यहाँ यह देखना है कि बुद्धि व्यापार के मूल में जिसके द्वारा निर्वहण हो रहा है, वह है विमर्श। इस विमर्श की परामर्श प्रभृति वृत्तियां हैं। अतः बौद्ध व्यापार में (इन दि लाजिकल एप्रिसियेशन आफ दि एलाजिकल) अवभासादि भावपंचक उत्थित होते रहते हैं। इसके कारण हमारे भानरूप बोधिविश्व में अवभासादि रूप विश्वबोध होता है।

### भान से सम्बन्धित बौंद्ध विवृत्तिकैसे संभव होती है ?

हम यहां पर तप के लक्षण में जिस अस्मि प्रत्यय का उल्लेख कर आये हैं, वह भान रूप ही है। वह भास पंचक के रूप में अभिव्यक्त नहीं है। अतएव उसकी बौद्धिववृत्ति (लाजिकल डिसक्रिप्शन) नहीं दिया जा सकता। साक्षात् अनुभव (प्रत्यय) की जो विवृत्तिरहित मौनमग्नता है, उससे उत्तर कर इसे समझने और कहने का प्रयत्न करो। जिस कहा नहीं जा सकता, उस वस्तु को वाणी का विषय बनाये बिना और कोई मार्ग ही नहीं है।

अननुद्यानुवाद निबन्धन

अतः तत्वतः 'अस्मि' को अस् धातु को उत्तम पुरुष एकवचन नही समझना चाहिये। इस प्रकार से समझना अथवा बोलाना केवल अननुद्य (unrenderable) का अनुवाद (Render) करने का प्रयास मात्र है। बुद्धि के लिये ऐसा प्रयास करना स्वाभाविक सा है। इससे व्यवहार में अर्थ निर्वहण और निर्वचन सिद्ध हो जाता है।

केवल इसी सृष्टि के मूल में ही 'अस्मि' नही है। वह समस्त साक्षात् अनुभवों में समग्र भाव से (In its entireness) भानस्वरूप है। वह भासरूप नहीं है। उसमें पूर्वोक्त अननुद्यानुवाद के प्रयास के कारण भासरूपता आ जाती है।

हमारे साधारण बौद्ध बोध ''मैं हूं'' और ब्रह्म के ''एकोऽहं बहुस्याम'' रूपी ज्ञानमय तपः को एक श्रेणी में अथवा एक पर्याय में नही रक्खा जा सकता। (क) ब्रह्म के ज्ञानमय तपः में अहं-अस्मि का ज्ञान स्वगत है। स्वजातीय अथवा विजातीय नही है। जैसा कि हमारा अहं होता है वैसा नही है।

(ख) उसमें अस्तिता की भी अन्याप्ति अथवा अतिन्याप्ति नहीं है। न्याप्ति

समता है। हममें अहमस्मि, त्वमसि इदमस्ति इत्यादि है।

(ग) उसमें अस्मिता एवं अस्तिता की केवल समन्याप्ति ही नही है। उसकी समन्याप्ति तथा समवृत्ति है ( Identity in extension, in expression and in function )।

इसे श्रुति ने कही-कही रहस्यभाषा में महान् आत्मा कहा है। इसमें विज्ञान की भी आहुति हो जाती है। इसकी स्वयं की आहुति "शान्त आत्मिनि" कही जाती है। यह एक महाआनन्द रूप है (इमेन्स ज्वाय आफ क्रियेशन) यही है

निखिल सृष्टि का मूल !

यही है 'महत् अग्नि'। इसकी एक अभिव्यक्ति है षष्ट व्याहृति तपः। ज्ञान-मय तपः विपुल तथा सीमाहीन है। मानो ज्ञान्त मौन आनन्द स्वयं को इस रूप में आविष्कृत करता है, उल्लंसित करता है, जैसे "मैं हूं" मेरे अतिरिक्त कुछ भी नहीं है, मैं ही सब कुछ हूँ। यही है भूमा का स्वाभिनिवेश।

[ मूल में जो अस्मि अथवा तपः है, उसे 'स्वरूप में प्रत्यय' नहीं कहा जा सकता। क्योंकि उस रूप में वह अस्मि प्रत्यय का प्रतियोगी और विषय नहीं है। इस प्रकार से ब्रह्म के आदि तपः और षष्ट व्याहृति तपः को एक मान लेने से भूल की संभावना हो जाती है। प्रथम है आविः, द्वितीय है व्याहृति। मूल में जो तपः है, वही व्याहृतिसप्तक में 'प्रकृति' के रूप में अनुस्यूत रहता है ]

यहां उपनीत होकर हम तपः को ब्रह्म के मूल में आविरूप से उपलब्ध करते यहां उपनीत होकर हम तपः को ब्रह्म के मूल में आविरूप से उपलब्ध करते हैं। फलतः अधिष्ठान में अखण्ड 'सत्यम्' ने स्वयं को 'ऋतञ्च सत्यञ्च' रूप में सृष्टि धारा के मूल मिथुन के रूप में अभिन्यक्त किया, जिससे अस्ति के आधार में अस्मि का द्योतन हो सका।

अधिष्ठान में शान्त, प्रपंश्वोपशम् अद्वैत सत्य ज्ञान आनन्द ही (अस्ति भाति अधिष्ठान में शान्त, प्रपंश्वोपशम् अद्वैत सत्य ज्ञान आनन्द ही (अस्ति भाति प्रियं) आविरूप से तपः होकर मानों आनन्द की मौनमग्न समाधि को भंग कर रहा है। सृष्टि भी तो मूलतः आनन्दाभिन्यक्ति ही है। (आनन्दाख्येव-इत्यादि)। इस मौनभंग से क्या विदित हो रहा है?

शान्त अधिष्ठान में सत्य-ज्ञान-आनन्द तो अभेदत्व में विराजित है। वहां तीन नहीं है, एक है। अथवा जो अनिरुद्ध और अलक्षण है, उसे एक भी कैसे कहा

जा सकता है ? अतः मीन ? चुप !

परन्तु जब वह आविरूप से तपः है, तब मौनभंग हो गया। इसमें मानो ज्ञान ने सुप्तोत्थित होकर अपने दोनों पाइवें में सत्य तथा आनन्द, दोनों का सन्धानः

प्राप्त कर लिया ! यही है स्वाभिनिवेश, आत्मसंवित् । एक ओर के दास 'अस्ति' (सत्य) से कहा "तुम हो ! अच्छा रहो । सब कुछ का अधिष्ठान होकर स्थित रहो ! शविशवरूप से पड़े रहो ।" दूसरी ओर के दास आनन्द से कहा "उठो, उठो ! तुम्हारा मौन अब मुखर हो । तुम्हारी समाधि ही छन्दः हो । तुम्हारी शान्ति अब उल्लास बने, विलास बने !" इससे आनन्द को वाणी, सुर तथा छन्दः प्राप्त हुआ । "हे अपूर्व विश्वसंगीत ! इस महासंगीत के जो नायक हैं, वे शुद्ध अधिष्ठान मात्र नहीं है, वे हैं, "किवः पुराणः अनुशासिता च" । उस समय वे स्वयं तपोनाथ हैं । उनका ज्ञानमय तपः है आनन्द की रासलीला । अस्ति का शयन, प्रिय का उत्यान । सत्य के आधार पर आनन्द का उल्लास-विलास होता है । तभी जो अनवद्य अपरूप विराट है । उसकी छन्दोमयी प्रकृति है ।

# सर्वविध सृद्धि प्रयास के मूल में क्या है ? वस्तु Elan Vital

गायन करो। गानें के पहले अन्तः के किसी मौन प्रकोष्ठ से एक वेदना अथवा एक पुलक बाहर आकर मानों यह कह रही है कि ''यह देखो, मेरी ओर घूम कर देखो। मैं किसी अतल अंधकार में आत्मसंवित् खोकर पड़ी हुई थी। तुम्हारी दोहाई! तुमने मुझे वाणी दिया, छन्द; एवं सुर दिया!'' यहीं तो चिरन्तन तपोनाथ ने मेरे भीतर आनन्द की सृष्टि करते हुये नव-नव विकास स्फुरित करने वाले मोहन-स्पर्श का संचार कर दिया!

क्या केवल गायन ? प्रत्येक प्रयास शक्तिभूमि के निगूढ़ गोपन केन्द्र में इस प्रकार के कुहकस्पर्श की अपेक्षा करता रहता है। अन्दर के किसी अजाने कक्ष में आनन्द समाधि है। स्तब्ध मौनभाव! बाहर है वेदनाविधुरता! वह चाहता है रस; आनन्द, किन्तु आनन्द का संवित् कब होगा? आनन्दसंवित् अर्थात् आनन्द का उल्लास! तब आनन्द गोपन नहीं रह जाता। जीवन में उत्सरित होता है भाव में; आकांक्षाओं में। तब मुष्टि होती है। जो आनन्द को स्वसंवित् दान करते हुये उसकी गाढ़ सान्द्रता को सावलील करके क्लान्तिहीन, विरामहीन मुष्टि की प्रेरणा प्रदान करता है, वही है अग्निरूप तप:। जो Joy Congealed है, उसका फल है Joy out flowing & overflowing.

नया सब प्रकार के प्राणों के विकास मूल में यह नहीं है ? इस प्रेरणा को Vital Impetus अथवा Bergsons के स्थान पर और भी व्यापक रूप से Elan Vital की संज्ञा दी जा सकती है। फिर भी प्राण के मूल में जो आनन्द है; वह अस्मिरूप है। "यह मैं हूँ" इस प्रकार से अपना आविष्कार होता है। क्या यह प्रेरणा का प्रेरियता नहीं है ? जो सत्य है, वही ऋत भी है। (ऋत् = Dynamic, प्राण-धर्मी) यह सब है—स्वसंविद का फल!

जड़ का जितना भी शक्तिविकिरण है (विशेषतः स्वभाविकिरण) वह सब किस गोपन 'अस्मि' अयवा आत्मसंवित् के द्वारा हो रहा है, क्या इसका संवाद विज्ञान को प्राप्त है ? वह ह्वाईटहेड की 'Primordial Creativity' द्वारा किसका आभास देने का प्रयत्न कर रहा है ?

### जीव एवं ब्रह्म का तपः । आनन्द संवित्ति

विज्ञान अथवा बौद्धविमर्श भी जड़ की प्रान्तभूमि में आकर स्वयं जड़ मूढ़वत् हो जाता है। इसे स्वभाव ( Naturalism ) अथवा यदृच्छा ( इनडिटरमिनिज्म ) अथवा अजाना रहस्य ( एगनोस्टिसिज्म ) आदि अनन्योपाय होकर कहा जाता है।

जड़संग से विमूढ़ इस बौद्ध विज्ञान की सिमधरूप से कल्पना करो। इसकी आहुित दो। "वह में आनन्दरूप हूँ", यही है आनन्द संवित्। यह जो महान् 'अस्मि' है, यही है आनन्द की महाउल्लास मूित्त। समस्त विश्वभूवन इसी में स्फुरित होते रहते हैं, नाचते रहते हैं, और लय को प्राप्त होते रहते हैं।

यदि संभव हो सके तब इसकी आहुति दो शान्त आत्मा में। ज्ञान के एक ओर सत्य अथवा अस्ति है, दूसरी ओर है आनन्द। यहां ज्ञान अभिन्न एकरस हो जाता है। अब निर्विशेष भाव मात्र रहता है। वहां 'भास' की कोई गन्ध ही नहीं है।

किन्तु 'अस्मि' के एक ओर 'अस्' है, दूसरी ओर त्रियम् ( आनन्द ) का 'म्' है। इन दोनों का एक अव्यक्त मिथुनरूप होता है। वही है आवीरूपता। अर्थात् समस्त सिवशेष भान एवं भास का आविर्भाव इसी मूल से होता है। अतएव आविः के 'इ' कार (गित एवं इन्धत्व) की प्राप्ति होती है। अतः अस् + म के इ = अस्मि।

जीव एवं जड़ की प्रेरणा और प्रयास को भी इसी अस्मिरूप तपः का आश्व-यण लेना होता है। समग्र सृष्टि के उन्मेष काल में भी 'सोऽतप्यत'! इस मूलतपः को सांसिद्धिक रूप से (नित्यरूप से) देखने पर भी विचार का प्रयोजन है, यद्यपि जीव एवं जड़ के प्रयास जनित तपः में और ब्रह्म के तपः में मूल लक्षणगत समानता रहने पर भी स्पष्टतः पार्थक्य परिलक्षित होता रहता है।

प्रथमतः जीव अथवा जड़ का तपः कदापि ज्ञानमय तपः नहीं है। कुच्छ्रतपः आकार धारण करता है। यह निःसंदिग्ध है कि इससे आनन्द संवित्ति की प्राप्ति होती है, तथापि जीव की 'स्व' चेतना सर्व क्षेत्र में प्रतिभात नहीं होती। उसका प्रायशः बोध होता है दुःख अथवा क्लेश निवृत्ति के ऋणात्मक (निगेटिव) भाव में !

द्वितीयतः तपः परम्पराक्रम से बाधा अथवा रोध को हटाने वाले निवर्त्तक के रूप में अनुभूत होता है। इस स्थल पर तपः को रोध को पूर्णतः चूर्ण तथा दग्ध करते हुये भग्न करने का कर्म करना पड़ता है। पहले भग्न करना, तत्पश्चात् गढ़ना! पहले हटाना तब सज्जित करना।

तृतीयतः लीला स्वरूप ही आनन्द का निजस्व है। यह किसी भी क्षेत्र में, यहाँ तक कि जड़ के क्षेत्र में भी पूर्णतः बाधित नहीं होता। फिर भी बाध्यता (डिटर-मिनिज्म) और परस्परापेक्षिता (कोरिलेटिविटी) का बन्धन विशेषतः दृढ़ बना रहता है।

चतुर्थतः यह कहना है कि जीव का तपः कार्यतः सापेक्षत्व धर्मी है। जबिक ब्रह्म का तप, सत्य के अधिष्ठान से आनन्द ज्ञानमय है, अबाधित है, लीला कैंवल्य-धर्मी है और निरपेक्ष एवं स्वतंत्र है।

अतः हम सांसिद्धिक के रूपत्रय को प्राप्त करते हैं।

- (क) परम सांसिद्धिक—जैसे तपोब्रह्म ।
- (स) सामान्य सांसिद्धिक—भूरादि सप्त व्याहृति से सर्वतः ओतप्रोत स्व-स्व लक्षणाक्रान्तरूप (अथवा कास्मिक पैटर्न और इम्पिटस )।
- (ग) विशेष सांसिद्धिक—सृष्टि की विशेष-विशेष अभिव्यक्ति में उक्त व्या-हित सप्तक की जो विशेष आकृति तथा प्रत्यय है। प्रकृति तो रहती ही है, तब भी विशेष-विशेष होने पर भी सांसिद्धिक ही है। प्रकृति, आकृति, प्रतिकृति तथा प्रत्यय का लक्षण जपसूत्र में अंकित होगा।

### तपःरूप आनन्द जागृति, छन्दोरूप से आनन्द का सर्वत्र प्रकाश और लीलायन

तप का मूल आलेख्य है अस्ति (सत्य) के आधार पर इस अपरूप छन्दः लीलायित आनन्द की जागृति। इसका विस्मरण करके जपादि साधन में प्रवृत्त होना एक विडम्बना है। सत्य की उक्त आनन्द जागृति ही समावृत्ति का सार निष्कर्ष है। सृष्टि में प्रपंचित होने पर आनन्द जागृति और आनन्द का उल्लास उस अपरूप छन्दः रूप का अन्तर्बंहि है। यह स्थूल-सूक्ष्म में सर्वत्र उदाहृत है। विराट नक्षत्र जगत् से लेकर छुद्र रेणु पर्यन्त में और चेतन में, प्राण में, जड़ में ऐसा कुछ भी नहीं है, जहाँ इस छन्दः (Law और हारमोनी) का मूर्त्त विग्रह न हो! जैसे तृण के ऊपर मणिप्रभा के समान प्रभात का शिशिरकण! यह भी तो एक मूर्त्त मूक उपनिषद जैसा है। और यह क्षुद्र कुसुमकोरक? यह भी एक निगूढ़ रस तथा छन्द से समृद्ध महाकाव्य जैसा है। यह विहगकाकली? मानो एक संगीत की मनोज्ञ तान हो! क्या यह अलंकार अथवा अतिश्योक्ति है?

इस युग के वैज्ञानिकों ने आणिवक बम की मृष्टि के द्वारा अपना महात्रास-दायक स्वरूप उपस्थित किया है। तब भी उनके अतिरिक्त इस प्रकार से किसने विश्व के अन्दर, बाहर, स्थूल, सूक्ष्म में सर्वत्र, सत्य के आधार पर आनन्द जागृतिरूप तपो ब्रह्म का इस प्रकार का अपरूप, छन्दोनिपुण नृत्यरत नटराजरूप देखा है? हम छान्दोग्य श्रुति सुनते हैं, तथापि जिस छन्दोग को लिये बिना छान्दोग्य हो ही नहीं सकता, क्या उस छन्दोग को हमने पहचाना है ? छन्दः शब्द के उत्तर में केवल गाना कि भं धातु ही नहीं है। गमनार्थक गम्यातु के द्वारा छन्दोग की ब्युत्पत्ति करने में तो हम समर्थ नहीं हो सके हैं!

#### प्रकट विश्व के छन्दोग रूप का प्रदर्शक 'नव विज्ञान'

वर्त्तमान युग में वैज्ञानिक मनीषा ने अणु से प्रारंभ करते हुये विराट ब्रह्माण्ड पर्यन्त को छन्दोग रूप से ओतप्रोन पाया है। एक अणु की निजस्व आकृति क्या है ? उत्तर में यही कहा जायेगा कि ''उसे सम्यक् रूप से पकड नहीं पा रहा हूँ। तब भी देखो उसका यह छन्दोग रूप !'' जिस तड़ित्शक्ति के घनविन्यस्त रूप को वैसा समझता हूँ ''सर्वकर्मसु''। विराट के सम्बन्ध में भी ऐसा ही है।

एक ओर न्यूक्लियर फिजिक्स है, दूसरी ओर ऐस्टरल फिजिक्स की स्थित है। सर्वत्र ही छन्दोगत्व रूप ही जातन्य है। यही है ज्ञेयत्व, मेयत्व एवं न्यवहारत्व। सूक्ष्म के क्षेत्र में है क्वैन्टम और वेव मैकैंनिज्म। स्थूल के क्षेत्र में रिलेटिविटी की स्थित है। इसको ही छन्दोग की पाद मात्रा का विश्लेषण और समीकरण कहा गया है। अतः उसकी दृष्टि में आपाततः छन्दोगत्व के अतिरिक्त विश्व की और जो भी विवृत्ति परिलक्षित होती है, उसका प्रमाण द्वारा अत्युपगम हो चुका है, इसे बुद्धि स्वीकार नहीं करती। ऐसी विवृत्ति आज भी प्रमाण की प्रान्तसीमा में खड़ी हुई है। यदि विश्व की पृष्टिभूमि में किसी विश्वकर्मा को हम स्वीकृति देते हैं, उस स्थित में उसे महासंख्यान कुशल एक अतिमानस (मैथमेटिकल सुपरमाइन्ड) के रूप में स्वीकार करने के लिये विज्ञान को बाध्य होना पड़ेगा।

क्या केवल जड़ के ही क्षेत्र में ? जड़ तो अपने पूर्वप्रख्यात जड़त्त्र को खो बैठा है। वह है एक विराट समीकरण (इक्वेशन) का एक करणीय (unknown Term) मात्र ! उस समीकरण के समाधानार्थ उसके परीक्षण तथा अन्वीक्षण में जितना अधिक अग्रसर हो रहा हूँ, उतना ही यह देखता हूँ कि करणीय अपने पूर्व- पूर्व स्वीकृत मान (वैह्यू) का अंशतः त्याग करते हुए, नवीन-नवीन मान को ग्रहण कर रहा है। वह बुद्ध शिष्टजनों के द्वारा स्वीकृत वाध्यता और निश्चितता (डिटर-मिनेटनेस और सर्टेनिटी) का त्याग करते हुये, बढ़ता जा रहा है। अतः छन्दोगत्व की आनन्दजागृति के कारण उसमें ऐसा छन्दोगत्व बनता जा रहा है जिसमें लीला- बीजत्व निहित है।

परिलक्षित होता है ? जो मिथुनत्व ( पोर्लेरिटी प्रिंसपल ) सृष्टि में कार्यरत है, उसका

सत्य परिचय जड़ाणुओं में उमिसमीकरण की धनात्मक अथवा ऋणात्मक विवृत्ति की आड़ में छिपा रहता है। जीवकोष में और जिनकोष ( जर्माप्लाजम ) में तथा वर्त्त-मान में अवमानसतत्व ( साइकोलाजी आफ सबकांशस ) के विश्लेषण के द्वारा इसे पाकर ही संवित् को वापस पाया जाता है। यह भी तो वही है। मिथुन की सम्परिष्वक्त, अभिष्वक्त, अनुष्वक्त और प्रतिष्वक्तरूपी पंचावस्था को प्रत्यक्ष प्रमाण के क्षेत्र में इस नवविज्ञान के समान और किसने हमें बतलाया है?

किन्तु 'यह और 'वह' में विज्ञान और प्रज्ञान का व्यवधान दूर नहीं हुआ।

### विश्व में ऋति एवं यदृच्छा वैज्ञानिक दृष्टि

यह नि:संदिग्ध है कि विश्व छन्दोग हैं। अनिश्चय अथवा Probability को भी इस विश्वमहाघटना का सूत्रधार मान लेने पर भी छन्दः को छोड़ा नहीं जा सकता। क्योंकि अनिश्चय का भी निश्चायक छन्दः (ला आफ प्रावेबिलिटी) जो है। एक पासा फेकने पर उसका कौन सा भाग ऊपर होगा, यह तो अनिश्चय की श्रेणी में ही है। फिर भी बारम्बार इस पासे को फेकने पर यह निश्चयाक छन्दः विदित हो जाता है कि उसका यह अथवा वह पृष्ठभाग ऊपर होगा। अर्थात् दोनों में से कोई एक भाग ऊपर आयेगा, यह निश्चित हो जाता है। इसे अन्य स्थान पर विवेचित किया जायेगा। स्टैटिस्टिक (Statistics) विज्ञान इसी अनिश्चय-निश्चा-यक छन्दों के ऊपर निर्भर करता है।

विश्व के मूल में स्थित ऋति (Law) अथवा यदृच्छा (chance) का विनिर्णय करने में अभी भी विज्ञान व्यस्त सा है। हाईजनवर्ग के अनिश्चय सूत्र (जिसपल आफ अनसर्टेनिटी) के प्रमाणित हो जाने के पश्चात् भी Plauck और आईन्सटीन प्रभृति विज्ञानाचार्यगण ने ऋति अथवा Law को ही मूल में मानने का तथ्य स्वीकार किया है। तब क्या यदृच्छा आभास मात्र ही है ? हमारे ज्ञान में पुराकालीन चित्र प्रतिभात नहीं हो रहा है, अतः क्या यही अनिश्चय ही यदृच्छा है ? उन्नीसवीं शती में यह सोचा जा रहा था। अब मिले हुये प्रमाण अन्य दिशा की ओर इंगित कर रहे हैं। प्रयोग के लिये (अर्थात् मूल का प्रश्न 'मुलतवी' Suspend रखते हुये), "Nature is a mixture of Law and chance अर्थात् प्रकृति के राज्य में ऋति तथा यदृच्छा दोनों मिलित होकर मृष्टि के कारण है" यही मानकर विज्ञान का कार्यक्रम चल रहा है।

निखिल विज्ञान का ध्यानविग्रह । छन्दोग विश्वरूप । ( Cosmie Harmony )

इससे विश्व की छन्दोगमूर्ति विकल नहीं हो जाती । इच्छा भी तो निऋति (निगेशन आफ ला) है। वह ऋति से निषेधरूप नहीं है। व्यष्टि भाव से किसी घटना में यदृच्छा की सत्ता रहने पर गुच्छ (ग्रुप), श्रेणी (सिरीज) और समिष्ट (टोटैलिटी) के रूप में सब कुछ तो विधिविहित ही घटित होता रहता है। कुछ भी विधि से बहिभूँत होकर घटित नहीं होता। सब कुछ व्यवस्थित रूप से होता है। कहीं भी अव्यवस्था नहीं है।

वर्तमान काल में गणित एवं पदार्थ विज्ञान (फिजिक्स) ने प्रमेय विचार का ढ़ाचा बनाया है, उसे ही आदर्श मानकर अन्य विज्ञान (जैसे बायोलाजी, साईकोलाजी, सोशियोलाजी, एकोनामिक्स आदि) अपना स्वरूप गठित करते हैं। अर्थात् जो जहाँ तक सम्भव हो सका, वह वहाँ तक स्वयं का गठन (प्रमाण के द्वारा) साक्षात् अभ्युपगन्तन्य विद्या (Positive Science) के आकार में करने की चेष्टा करता है। सकल का ध्यान ही छन्दोग का विश्वरूप है। सहस्त्रशीर्ष-सहस्त्रपाद का दो एक पाद ही दृष्टिगोचर होने पर भी ध्यान किया जाता है विश्व-रूप का, Cosmic Harmony का।

# ऋति अथवा यदृच्छा का सम्बन्ध सन्धिमुख्य अथवा विग्रहमुख्य है ?

( Sympathetic or Antipathetic )

ऋषियों के प्रज्ञान में जो छन्द है, जिस छन्द को मूल बनाकर यह सृष्टि ऋषियों के प्रज्ञान में जो छन्द है, जिस छन्द को मूल बनाकर यह सृष्टि होती है, जिसके सम्बन्ध में वेद ने बारम्बार कहा है, वह छन्द वास्तव में कौन सी वस्तु है, उसे अभी तक नहीं जाना जा सका है। विज्ञान का Law of Chance किसी मूल मिथुन की प्रतिष्वक्त अवस्था है। यह परस्परतः प्रतियोगी और प्रतिद्वन्द्वी भाव है।

उसमें (विज्ञान के Law of chance में ) केवल मात्र द्वैत (Duaiity), द्वन्द्व (Polarity) ही नहीं है, प्रत्युत् प्रतिद्वन्द्व (Antithesis) भी है। प्रतिद्वन्द्व का सिन्धमुख्य एवं विग्रहमुख्यरूपी भावद्वय भी है। प्रथम में द्वन्द्व होने पर भी समानार्थता के कारण सहयोगिता (Sympathetic Polarity) है। दूसरे में उसकी विरोधावस्था (एन्टोपेथी) प्रवल होने लगती है। 'ला आफ चान्स' सम्यक् खप से सिन्धमुख्य होने पर भी प्रकृति में नहीं है। व्यिष्ट (इन्डिवीजुअल) में यदृच्छा अपना स्वाधिकार बनाये रखती है, फिर भी वह संव में, श्रेणी-समिष्ट में ऋति के सम्मुख अपने स्वाधिकार से त्यागपत्र दे देती है। अतएव विश्व में ऋति का ही राजत्व है। यह ऋति और भी व्यक्तरूपता के कारण रीति, विधि, धारा एवं धर्म का रूप धारण कर लेती है।

छन्द का रूप, विज्ञान तथा प्रज्ञान में

ऋति तथा यद्च्छा के प्रतिष्वंग में विग्रह मुख्यता की सत्ता रहने पर ऋति को नियति (डिटरमिनिज्म) कहते हैं। नियति को पूर्वभवीय (प्रीडिटरमिनिज्म) तथा परभवीय (पोस्ट डिटरिमिनिज्य या फाईनिलज्म ) रूपी भावद्वय से विवेचित कर सकते हैं। यद्यपि किसी कल्प में सब कुछ पहले से ही निर्धारित नहीं भी हो सकता है, परन्तु कोई भी भावी लक्ष्यानुरोध (विथ रेस्पेक्ट टुए गिवेन एन्ड) निर्धारित हो सकता है।

इन दोनों प्रकार की नियति का विपक्ष (एन्टीथीसिस) है यदृच्छा ! इन दोनों परस्पर विपक्ष (थीसिस एण्ड एन्टीथीसिस) नियति तथा यदृच्छा के प्रतिष्वङ्ग के उद्दर्व में अनुष्वङ्ग (सिन्थिसिस) भूमि कहाँ है ?

वह है छन्द: 1

यद्यपि विज्ञान ने परोवरीयान रूप से विश्व में सर्वत्र छन्दः को अनुस्यूत दिखलाया है, तथापि अभी भी उसकी दृष्टि के समक्ष यथार्थ छन्दः प्रकट नहीं हो सका है। यद्यपि विज्ञान जिस प्रकार से प्रज्ञान के छन्दोग का उदाहरण स्थूल सूक्ष्म में प्रदिशत कर रहा है, उस प्रकार से कोई भी नहीं दिखला रहा है, तथापि अभी भी ऐसे छन्द के सम्पूर्ण अवयव का प्रकाशन नहीं हो सका है, जो स्वयं दार्ष्ट्रान्तिक है।

वे समस्त भूत समूह में गूढ़ रूप से अन्तिहित हैं। आनन्द की 'मात्रा' सब कुछ में है। वही सबका जीवन है। इसी की जो पादमात्रा है, जो निख्लि प्राण का व्याकरण है, वही है छन्द:। जपसूत्र में उक्त है ''छन्दो व्याकरण प्राणानाम्''। अत: आनन्द और प्राण के आधार में ही छन्द की अभिव्यक्ति रहती है और उनकी अभिव्यक्ति होती है छन्द के द्वारा।

# भौलिक छन्द का लौकिक प्रत्यय की भूमि पर अवतरण

सत्य के आधार पर आनन्द की आत्रीरुपता (जागृति ) होने से ही इस प्रकार की अभिव्यक्ति सम्भव होती है। अर्थात् जो महासांसिद्धिक तपः है, वह होता

तब तप है 'ऋतञ्च सत्यश्व'।

ऋतं एवं सत्यं मिथुनरूप से सम्परिष्वक्त से लेकर अनुष्वक्त पर्यन्त की चारो भूमियों में छन्द: है।

प्रतिष्वज्ञ का सान्धिमुख्यत्व भी छन्दोनुग है। इतने पर भी विग्रहमुख्यत्व में और दो पक्षों के समन्वयापेक्षाबाधितत्व में (इन दि केस आफ अनवर्केंबल सिन्थि-सिस) यह अपने छन्दोरूप को विस्मृत कर देता है। उसे खो देता है।

सत्य के अधिष्ठान में उजित 'अस्मि रूप जो आनन्द है, वही स्वयं को सृष्टिधारा में सर्वत्र छन्दोरूप से लीलायित करता है। यह देखा जाता है कि 'ऋतश्व सत्यश्व' छन्द की आदि मिथुनाकृति (प्राईमार्डियल पोलैराईज्ड प्रोटोटाईप) है।



यहाँ देश-काल तथा वस्तु परिच्छेदादि भी अभी तक परिस्फुट नहीं हो सके हैं। अर्थात् अभी सत्य एवं ऋतं भी पृथक् वस्तुरूप से प्रकट नहीं हैं। जब छन्दः सृष्टिधारा के अवतरण में "समुद्रोऽणंवः" रूप से विविध आकृति (पैटनं) का प्रकाशन करते-करते लौकिक अभिज्ञता के क्षेत्र में आ जाता है, उस समय उसे 'नियति तथा यदृच्छा' के युग्मरूप में देखा जाता है, अर्थात् विज्ञानानुमोदित स्थिति में उसका अनुभव होता है!

यह कहा गया है कि विज्ञान की दृष्टि में यदृच्छा (चान्स अथवा प्रौवेबि-लिटी) छन्दोहीनता (निगेशन आफ ला) मात्र नहीं है। फिर भी इस स्थिति में आते-आते छन्द: की यथार्थ प्रकृति (सत्य के अधिष्ठान में उर्जित अस्मिरूप आनन्द की पादमात्रा प्रभृति क्रमाभिन्यिकत) अवलुप्त हो जाती है। ('अव'=अवधारण तथा निश्चय)। अतः अवलुप्ति के कारण यथार्थ प्रकृति और यथार्थ परिचय की हानि होने लगती है। जिस प्रकार से नियति एवं यदृच्छा में हुई है, उसी प्रकार से।

#### अवतरण तल से उत्तरण का ऋम

यहाँ से उत्तरण, अधिरोहण अथवा अभ्यारोहण की धारा का आश्रयण करना होगा। यही है व्याहृति से समावृत्ति, अवलुष्ति से अवज्ञष्ति (रियलाईजे-शन)।

समावृत्ति अथवा अवज्ञिष्ति की प्रत्यग् धारा ( 'पराश्विलानि' के विलास क्रम में ) प्रवित्तित होने से विश्व की नियति तथा यदृच्छा अपने पराक्त ( Exteriorisation ) का परिहार कर देती है। अर्थात् प्रथमतः जो अधिभूत रूप था, वही क्रमशः अधिदेव, अधियज्ञ और अध्यात्म रूप हो जाता है। यह धारा प्रवित्तित रहने पर अब छन्द बाह्यतः व्यूढ़ ( इम्पोज्ड और आईरेन्ड ) नहीं होता। वह क्रमशः आभ्यन्तर से व्यक्त ( इवाल्वड्, मैनिफीस्टेड ) होने के लिये रूपायित हो जाता है।

अम्यारोही क्रम-अहल्या का पावाणी तनु

जपसूत्र में सर्वभूत समूह के स्थेष्ठ-नेदिष्ट-ममौकः को 'हृत्' कहा गया है। यह हृत् अथवा हृदि किस वस्तु में विद्यमान है ? केवल हम में ही नहीं, एक धूलि-कण में भी है। आनन्द!

जपसूत्र के अनुसार आनन्द चतुःमात्रा में रहता है। जैसे प्रणव की दृष्टि से—(१) अमात्र तुरीयानन्द-( शान्त = स्वयं लसित, जैसे प्रकाश के दृष्टिकोण से स्वप्रकाश),

- (२) धनमात्र आनन्दतपः -- जो उल्लसित आनन्द है,
- (३) अन्तर्मात्र आनन्द छन्द:-यह विलसित आनन्द है,

(४) बहिर्मात्र (क) आनन्द पिण्ड (ख) आनन्द ब्रह्माण्ड, जो अलसित आनंद है।

वाक् के दृष्टिकोण से—(१) मग्न मौनानन्द।

- (२) उजित स्फोटानन्द ।
- (३) व्याकृत मुखरानन्द ।
- (४) व्याकृत मूकानन्द ।

हम जिसे शिला तथा प्रस्तर आदि समझते हैं, उसका भी हृत् आनन्द ही है। वह अलिसत है। वह अतद्रूप से प्रतिभात, जड़वत्, आत्म संमूढ़वत् आनन्द है। यदि उसमें आनन्द संवित् रहता, तब अहत्या पाषाणी कैसे? तब तक तो मिट्टी भी मिट्टी नहीं है। तब तो केवल आणिवक शक्ति और नियति-यदृच्छा को लेकर ही पदार्थ विज्ञान नहीं है!

ऐसी स्थिति में (आनन्द संवित संचार की स्थिति में ) अभ्यारोह, उसका उत्तरोत्तर आनन्दोन्मेष और उसके छन्द का भी बद्धादि शापमोचन परिलक्षित हो सकता है।

तब पाषांण में और स्वयं में सात्मता की उपलब्धि हो जाती है। फलस्वरूप 'सर्वभूतस्थमात्मानं सर्वभूतानि चात्मिनि'। सर्वत्र आनन्द संवेदन और समानच्छन्द संवेदन के अभाव में केवल मात्र अस्तिभातिता से इसकी, पाषाणत्व की, परिसमाप्ति नहीं हो सकती।

सब में आनन्द को ही आधार बनाकर और उसे उत्सरूप में उपलब्ध कर 'पाँक्तकर्म'—'अधिष्ठानं तथा कत्ती' इत्यादि चल रहा है। उसमें यह नहीं है, केवल अन्ध नियति और ख्याली-काल्पनिक यदृच्छा है। यह क्या ?

जैसे हसारा अदृष्ट और कर्म है, वैसे ही पाषाण का भी है। फिर भी उसी के सम्पर्क से हमारा वर्तमान अथवा क्रियमाण अदृष्ट (प्रारब्ध) है। हमारे सम्पर्क से ही उसका क्रियमाण अदृष्ट अथवा प्रारब्ध संचालित होता है। उसे हम वर्तमान व्यवहार में 'जड़ मात्र' कहते रहते हैं, यही है अहल्या का श्राप ! इस शापमोचन के लिये उसके और हमारे अदृष्ट को एवं कर्म के वर्तमान क्रियाकारक फलानुपात को बदलना ही होगा। यह कार्य भी कर्म के ही द्वारा सम्पादित हो सकेगा। 'कर्मेति मीमांसका:' कर्म ही प्रभु है।

परन्तु कर्म भी श्राप ग्रस्त है। वह अदृष्ट के पाश में, विशेषतः प्रारब्ध के पाश में आबद्ध है। विशेषतः यह उसका कर्म है जो 'अहंकार—विमूढ़ात्मा हो चुका है!

तब उपाय क्या है ?

#### प्रसंगतः अहल्या का श्राप और श्राप विमोचन का रहस्य

यदि सर्वतंत्रस्वतंत्र आनन्द ही आधार में और उत्स में नहीं होता, यदि तपः एवं छन्दः भी आनन्द की स्वात्माभिव्यक्ति नहीं होते, तब तो कोई उपाय ही नहीं या।

कर्म की जो पाशबद्धता है, वह तो किल्पत, आरोपित है और उसकी आन-न्दोल्लास-विलासरूपी जो स्वच्छन्दता है, वही है उसका स्वरूप ! अतः आरोप से स्वरूप में जाओ। यही है 'अभ्यारोह'।

जिस प्रिमाण में परच्छन्दता से स्वच्छन्दता की ओर, परवशता से स्ववशता की ओर अग्रसर होगे, उसी परिमाण में तुम्हारा कर्म छन्दोग होगा और विश्व भी छन्दोग हो जायेगा, तुम्हारी दृष्टि में। अतः नियति एवं यदृच्छा रूपी विराट और किल्पत बहिः पाश का मोचन करते-करते अग्रसर होते रहो!

अभ्यारोह के प्रथम सोपान में अदृष्ट तथा कर्म, द्वितीय सोपान में दैव और पुरुषाथं, तृतीय सोपान में रीति (बिहेवियर) तथा नीति (जिसपल), चतुर्थं सोपान में पर धर्म तथा स्वधर्म। पंचम में ऋति एवं घृति, षष्ट में तपः संकल्प अथवा काम, सप्तम में तावकीन (तुम) और मामकीन (मैं) अष्टम मे भूमै-वैक:।

अष्टम धाम में, आलोकधाम में जो हैं, उनके उद्येश्य से सातो की कल्पना 'सप्तान्नानि' रूप से करो ! शाप और शापविमोचन का रहस्य इस प्रकार से अवगत करो।

## तपः में क्रुच्छ्र से प्रारम्भ करके ऋषोन्नतधारा अलसित आनन्द-जागृति

जपसूत्र के परिशिष्ट में उक्त ''क्रियाकर्मभ्या मदृष्टदृष्टफलत्वम्'' सूत्र पर कारिका आदि में अनेक निम्नोक्त प्रसंग उद्घृत हैं—

> स्थूलसूक्ष्मादिसंग्यूढ़ भुवनचक्रनेमिषु । अदृष्टर्निमता संस्था ह्याब्रह्मस्तम्बदेहिनाम् । ग्याष्ट्रसमष्टिभेदेन चादृष्टं गण्यते द्विद्या । वस्तुनामिह प्रत्येकं चादृष्टकर्मसम्पुटम् ॥ संस्थावस्थे ह्यदृष्टेन व्यवस्था कर्मणा भवेत् । चक्रनेमिस्थिते कीटे न कम्मानवकाशता ॥ ब्रह्मत्वादिप सर्व्वस्य-न स्वभावापमर्द्दनम् । सर्वसंस्थावशन्वेऽपि ह्यास्मवशं स्वभावतः ॥ अदृष्टचालितं सर्व चक्रेष्विह भ्रमद् भ्रमत् । ह्यवशमिव है कर्माणि । कुर्व्वदृष्टमक्तुते ॥

अदृष्टाज्जायते कर्म कर्मणादृष्टमूज्जितम् ।
कर्मादृष्टकृते धूणिपाके सर्वं निपातितम् ॥
तथापि कर्मणाँ मूले मात्राऽनन्दस्य निक्चिता ।
ह्यावद्यं प्लवमानस्य योक्षसम्भावना यतः ॥
आदौ मिय ततो वाह्ये वैराजे कर्मकर्त्तृता ।
अन्तर्यामी ततः स्वामी ततो यः परमेश्वरः ॥
परमात्मा प्रभुस्तस्माद् योऽभिन्नोऽन्तवात्मनः ।
एवं प्रारब्ध पाशाद् वे कर्मविमोचनं कुरु ॥
यावन्नद्यानदीनाथे नैकान्तिक समर्पणम् ।
मामकस्तावकस्तावदुच्छ्वासो वेति जल्पना ॥

महा अथवा परम सांसिद्धिक रूप से तपः ही सप्तमहान्याहृति है। सामान्य सांसिद्धिक रूप से भी तपः ही सप्तन्याहृति है। अर्थात् भूस्तपः, भुवस्तपः इत्यादि। भूरादि के लक्षण के ही अनुरूप इन तपः सप्तक की स्थिति है। इनमें भूस्तपः, भुवः स्तपः तथा स्वस्तपः को कुच्छृतपः कहते हैं, महस्तपः और जनस्तपः को वीर्यतपः तथा तपस्तपः और सत्यतपः को उर्जस्तपः कहा गया है।

कुच्छ्रभूमि में बोध प्राबल्य ( डामिनेन्ट रेजिस्टेन्स फैक्टर ) है। फलस्वरूप तपः को "रोधस्" अथवा 'तटसीमा' मानकर आयास को कथंचित् परिश्रम से करना पड़ता है। यहाँ, अर्थात् विशेष सांसिद्धिक स्थल पर तपः शक्ति की Canalisation, ताटस्थ्य गित है और यह शक्ति है कुच्छ्रध्वगा! उक्त रोधः ( कन्स्ट्रेनिस फैक्टर ) जिस परिमाण में कृतवेध ( पायस्डं ) होता है; उसी परिमाण मे तटस्था तपःशक्ति स्वच्छन्दता प्राप्त करती है। अब यह है वस्तुतः महाध्वगा और मूलाध्वगा। जहाँ 'यह' और 'वह' एक धारा में सम्मिलित होकर महः रूप हैं; और जहाँ सब कुछ के 'होने' का मूल ( जनः ) विद्यमान है, वहीं पर तपः शक्ति 'रोधस्' को उच्छिन्न करते हुये अपने मूलप्रवाह को प्राप्त कर लेती है।

तपः में जो आनन्द जाग्रत है, उसका स्वरूप (स्वलसितादि भेद)

तपः इसके भी परचात् की दो भूमियों (तपः एवं सत्यम् ) में अस्मितथा अस्ति का आश्रय लेकर स्वभावोल्लास और स्थिति को प्राप्त करता है। इन्हीं दोनों में यथाक्रमेण उज्जीं हवगा (तपः में) समहवगा (सत्यम् में) हैं। इसके परचात् जो अहव है वह है 'कोऽद्धा वेद ? इस पंचाहवगा तपोगंगा का आश्रय लो।

चालू भाषा में कहा जाता है-तपजप-जपतप।

जप को तपः का अनुग्रह प्राप्त करने के लिए स्वयं को छन्दोनुह, छन्दोग तथा छन्दोरूप से तपोमय होकर तप के स्वभाव, स्वाच्छंद्य की गतिस्थिति को प्राप्त करना होगा। अर्थात् आनन्द की दृढ़ अलिसता से आनन्द की अबाधित स्वयंलिसता में जाना ही होगा। वहां ज्योतिः तथा रस अभिन्न हैं। वहां पर आनन्द भी अन्य किसी का प्रकाश्य नहीं है, यहां तक कि साक्षी का भी प्रकाश्य नहीं है। वह स्वप्रकाश है। उसकी स्वप्रकाशता ही उसका स्वलिस्त है। 'आनन्द ब्रह्मोति व्यजानात्' यह श्रीत आनन्द ही ब्रह्म है। उसमें इतरापेक्षित्व का लेश भी नहीं है। अर्थात् यह दृष्टिकोण उचित नहीं है कि 'अस्तिभाति' रहने पर ही आनन्द होगा।

स्वरूप में तो आनन्द ही 'अस्ति' है और आनन्द ही 'भाति' भी है। सिवशेष भाव से आनन्द ही उल्लिसित, विलिसित तथा अलिसित हो रहा है। आनन्द स्वतः स्वलिसित है। उल्लिसित रूप में वह 'अस्मि' प्रत्यय की प्रतियोगी षष्ट व्याहृति तपः है। विलिसित रूप से वह छन्दः (विशेषतः गायत्री) है। अलिसत रूप से वह विसर्गरहित छन्द छन्न है, छिद एवं बद्ध है, जिसका लक्षण आगे दिया गया है। वर्चः, तेजः, उन्नुंः प्रभृति को लिसित्व की ही मात्रा माना गया है।

तपः आलोचना की जो गहनगाढ़ता है, वही गहनतर तथा गाढ़तर हो जाती है सत्य की आलोचना के समय ! सत्योन्मुखी 'तापसी' बुद्धि को दिशारिणी करके इसमें प्रविष्ट होना चाहिये। यह प्रयास विशेषतः फलप्रद है।

### अस्ति प्रत्यय के प्रतियोगी; विषय, का नाम है सत्य बुद्धि और उसका विमर्श । सप्त व्याहृतिरूप सत्यख्याति किस प्रकार से संभावित होती है ?

यह सत्य सप्तन्य।हृति की अंतिम न्याहृति वाला सत्य है। (अर्थात् जो तपः के पश्चात् है)। यही सत्य है। अर्थात् जो सत्य 'सत्यम् ज्ञानमनन्तम्' के स्वरूप लक्षण से उक्त है, उसे सप्तन्याहृति वाले सत्य के साथ अभिन्न करना ही होगा। वह सत्य पश्चात् में विणत सूत्र में 'सत्' रूप से लक्षित हो रहा है। यह सत्य 'अस्ति' अथवा 'है' प्रत्यय का विषय है। परन्तु वह सत्य किसी प्रत्यय का विषय नहीं है। प्रति क्ष्मनार्थं 'इ' धातु प्रत्यय। उस सत्य के सम्बन्ध में 'प्रति' अथवा 'इ' दोनों में से किसी के लिये भी स्थान नहीं है। इन दोनों के लिये उसमें अवकाश ही नहीं है।

जो स्वयं ब्रह्म है उसका प्रति तथा प्रतियोगी कौन है, और ऐसा कौन है जिससे अथवा जिसके द्वारा ब्रह्म गतिमान होता है ? बुद्धि विमर्श के प्रान्तर में आकर तत्व ही 'भान' हो जाता है । बुद्धि विमर्श में यह 'भान' आकर 'भास' हो जाता है । समन्याहृति में भासोन्मुखी भानरूपता रहती है । अर्थात् यह सब बुद्धिविमर्श की प्रान्तभूमि में रहकर भी, बुद्धि विमर्श में प्रविष्ट होकर अनेक विशेष-विशेष लक्षण-

धर्म:सम्बन्ध स्वीकार कर लेता है। यह न करने पर आनन्द संवित् पुन: 'अस्ति' के आधार में 'अस्मि' रूप जागृति का अर्थ निर्वहण कैसे कर सकेगा ?

जो स्वयं अपां क्षित है, अमात्र, निष्कल, अनन्त है, उसमें पद-मात्रा-कला-काष्ठा किएत होकर छन्दोरूपता कैसे आ जाती है ? जो आनन्द साक्षात्, अमेय और असंख्येय है, वह मानाई (मात्रा) और संख्येय कैसे हो जाता है ? बुद्धि विमर्श (लाजिकल एप्रिसियेशन) की जो प्रान्त भूमि है, वहां जाकर वाक् तथा मन बिना कुछ पाये (अप्राप्य) वापस लौट आते हैं! (निवर्त्तन्ते)! किसे न पाकर लौट आते हैं? समग्र भान को न पाकर लौट आते हैं। समग्र भान मिंकट, ऑर— गिवेन एजु ऐ होल।

विमर्श पंचक के भास पंचक द्वारा ही व्यवहार है। अथव बुद्धि और बुद्धिविमर्श एक नहीं है। जहां विमर्श की सीमा है, वहां बुद्धि की सीमा नहीं है। बुद्धि बोधि तथा बोधरूप से अपने विमर्श में पारगा है!

बुद्धि बोधिरूप (एज इन्ट्यूशन-सहज अथवा योगज) से भान को ग्रहण करती है। वह बोधरूप से तत्व में (दी थिंग इन इटसेल्फ) अवगाहन करना चाहती है। भानग्रहण में उसके आदि में ऊ कार के स्थान पर ओ कार हो जाता है और 'क्ति' विभक्ति का 'इ' रह जाता है परन्तु 'त' हट जाता है। तत्वावगाहन में 'इ' चली जाती है, उसके स्थान पर 'अ' आ जाता है। विश्वबोध से इसी बोध-बिम्ब, अवबोध, शुब्कबोध तथा निजबोध के वैलक्षण्य की भावना करो। इस बोध-पंचक का ज्ञान हो जाने पर निर्मल्बोध समुदित हो जाता है।

### परिमाण में आना ओर अनुभव में आना एक ही वस्तु है ? Procoss और Percoption कहां मिलित होते हैं ?

इस वर्णगत परिवर्त्तन की व्यञ्जना का विचार करो।

बोध में 'अवगाहन'। बोधि में 'इ' गतिसम्भावना ( ऑर पासिबिलिटी आफ बिकमिंग) रूप से विद्यमान है। वह बोध में 'अ' होकर अक्षरमात्रा ( Changeless Being ) हो रहा है। अर्थात् बोधभूमि में आकर बुद्धि अपने तीन मूलभूत व्यवहार निर्वहण लक्षण का परिहार करती है, यथा =

- (1) 'उ' कार ओष्ठ्य = व्याकरण तथा व्याहरण।
- (२) 'त' कार = दन्त्य = छेदन अथवा विक्लेषण
- (३) इ कार = तालव्य = निम्न तल से उच्चतल में गति ( जो 'मात्रास्पर्श' मात्र है, उसे मात्रापादादिक्रमेण मेयता और ज्ञेयता के साथ-साथ समीक्षा-परीक्षा- समीक्षा क्रम द्वारा प्रमेयता के उच्च क्रम में ले जाना।

बोध में जो 'ओ' कार है वह प्रणवाश्रय लेता है। प्रणव के अतिरिक्त और कुछ भी, तत्व में प्रविष्ट होने योग्य प्रतीत नहीं होता। 'ज्ञातुं दृष्टुं' पर्यन्त तो अन्य

का भी उपयोग है, किन्तु जहां 'प्रवेष्टुं' प्रवेश करने की बात है, वहां पर प्रणव ही परिनिष्ठित है।

यहां परिमेयत्व एवं संख्येयत्व ( मेजरेबिलिटि एण्ड Knowability ) रूपी दों भेद अथवा व्यवधान दृष्टिगोचर हो रहे हैं। जो परिमेय है, वही ज्ञेय है। जो ज्ञेय है, वह परिमेय नहीं हो रहा है। जगत् में जिसका माप किया है ( जैसे आण-विक विकिरण, ताड़ित चौम्बक शक्ति आदि ), वह वास्तव में अथवा तत्वत: क्या है, यह ज्ञात नहीं है। पक्षान्तर से जिन सुख-दुःख, इच्छा प्रभृति को जानता हूँ उनका माप करना संभव नहीं होता। 'साइन्स इज मेजरमेन्ट' परिमाण विज्ञान के इस सूत्र को स्वीकार करने यह मानना ही होगा कि पदार्थ विज्ञान मान-कुशली है, वह भानकुशली नहीं है। वह दक्षमापक है, परन्तु भासक अथवा ज्ञापक नहीं है। अर्थात् सब कुछ के सूक्ष्मातिसूक्ष्म परिमाप को लेकर ही विज्ञान का कर्म तथा ध्यान का कौशल असाधारण है, तथापि निःसंदिग्ध होकर वह यह नहीं कह सकता "यह देखो, मैं यह वस्तु हूँ, यह तत्व हूँ। और जो तुम मुझे माप रहे हो, तुम्हारे साथ तो मेरा यह सम्बन्ध है।" वास्तव में अजाना माप तथा उसके हिसाब के द्वारा उसको 'जनाने' के एक अद्भुद कौशल का आविष्कार विज्ञान ने किया है। जैसे किसी गुणी कलावत का संगीतालाप। आलाप चतुःपादात्मक होता है, जैसे अस्थायी, अन्तरा, संचारी तथा आभोग। मैं गणितज्ञ होकर भी उस आलाप की राग को नहीं जानता। मैं पादचतुष्ठय की प्रकृति और उसकी योजना से भी अनिभिज्ञ सा हुँ। फिर भी आलाप की गित से किसी एक कालिक छन्दः का आवि-ब्कार किया और उस छन्द का नामकरण किया चौताल।

अब यदि उसके कम्पन आदि का माप करने के लिये किसी वैज्ञानिक यंत्र का व्यवहार करता हूँ, तब इस चौताल के अतिरिक्त आलाप के स्वरकलाप के कम्पनगत अनेक सूक्ष्म छन्दों का आविष्कार करने में समर्थ हो जाता। अन्य किसी राग के आलाप के साथ उसकी तुलना करने पर उसके कम्पनमानगत साजात्य और वैजातिकता को भी जान सकता। इतना सब कर लेने पर भी राग की जो वाणी है, मूर्च्छना है और उसका जो अनुभवसिद्ध रस है, उसे नहीं जान सकूँगा।

#### पाद एवं मात्रा

जैवधातु अथवा प्रोटोप्लाज्म का विश्लेषण करते हुये उसके उपादानभूत अणुओं की संख्या तथा सम्मिश्रण के अनुपात को जान लिया है। अर्थात् जो परिमेय हुआ है, तथापि ज्ञेय नहीं है और जिस कारण से उसके अधिष्ठान में जो प्राण अभि-व्यक्त है, उन सबको विज्ञान द्वारा जान सकने में समर्थ नहीं हो सका। अतएव यह जान सकने में अक्षम हूँ कि उक्त उपादान समूह ने उक्त अनुपात में सम्मिश्रत होकर

प्राण नामक धर्म अथवा गुण की सृष्टि किया है, अथवा प्राण नामक कोई एक पूर्व-सिद्ध वस्तु ही अपने प्रयोजन से अपने लिये उपयोगी उक्त सम्मिश्रण को घटित करा रही है।

प्रथम पक्ष आजतक अन्वय व्यितरेक से प्रतिपन्न नहीं हो सका है। प्रथमतः जैव वस्तु को निर्जीव करके ही रासायनिक परीक्षण के द्वारा उसका विश्लेषण संभा-वित होता है। सजीव प्रोटोप्लाज्म रासायनिक विश्लेषण की वस्तु नहीं है। द्विती-यतः यह देखा जाता है कि उपादानों के यथानुरूप सम्मिश्रण से भी सजीवता (जीवन) का उन्मेष नहीं होता। मानो एक अजाना घटक (अननोन फैक्टर) उपस्थित नहीं हैं, तभी अघटन घटित नहीं हो रहा है। अतएव द्वितीय पक्ष में ही सम्भावनागौरव अधिक है।

मस्तिष्क एवं हमारी चेतना के सम्बन्ध में भी जो अनिश्चय है, वह अभी तक हट नहीं सका है। सस्तिष्क के गठन एवं गित सम्बन्धित ज्ञान अर्थात् ताल अथवा मात्राज्ञान अधिक हो जाने पर भी वह अनिश्चय एक प्रश्निचह्न सा खड़ा है। अतः मात्राज्ञान एवं पादज्ञान दो बृत्तों की तरह एक दूसरे से बाहर न रहने पर भी, परस्परतः एक दूसरे से अंगतः अलग है। पारस्परिक रूप से मिलन नहीं हो रहा है। मात्रा तथा पाद की पारस्परिक अन्याप्ति ही हम।रे बुद्धिन्यामर्श का हेतु हो रही है।

#### पाद किसे कहते हैं ?

'येन पद्यते' जिसके द्वारा सम्पादित होता है, समग्रता से ज्ञात होता है, उपलब्ध होता है, वही है पाद । यह त्रिविध है, जैसे क्रियांग, ज्ञानांज्ञ तथा भावांग ।
इन्हीं रूपत्रय को देखना होगा । अथवा श्रुति की रहस्यभाषा में एक सम्पन्न (अथवा
अभिनिष्पन्न ) शब्द में क्रियाज्ञानभाव का अन्तिनिशेश करने पर यह कहा जाता है
कि सम्पाद्यता अथवा अभिनिष्पाद्यता के आवश्यक अंग—( इनसेपरेबिल कम्पोनेन्ट अथवा कान्स्टिट्रयेन्ट ) ही पाद हैं । अतः पादसमूह में स्वच्छन्द सहतत्व
( Incongrueut composition ) के अभाव में पाद सम्पन्न ही नहीं होता ।

अनुष्टुप छन्द की कारिका छिखूँगा। यदि उसका पाद चतुष्ठय स्वछन्द संहत नहीं है, तब कारिका क्लोक सम्पन्न नहीं हो सकता। जप-याग आदि की क्रिया में भी यही है। तदनन्तर आत्मा को जानकर उसमें 'अभिनिष्पन्न' होना। व्यष्टिरूप से जाग्रत् (विश्व), स्वप्न (तैजस्), सुषुष्ति (प्राज्ञ) तथा तुरीय और सिम्ष्टिभाव ही विराट, हिरण्यगर्भ, ईश्वर और शुद्ध चैतन्य है। इस प्रकार से पादचतुष्ठय की स्वच्छन्द संहति के अभाव में आत्मा को जान सकना और उसमें 'अभिनिष्पन्न' हो सकना कदापि सम्भव नहीं है।

#### जो सपाद है उसे भी पादचतुष्टय के रूप में अंगीकार करना आवश्यक

जो पुरुषसूक्त में कहे गये 'सहस्रपाद' हैं, वे 'एतावानस्य महिमा' रूप से उक्त होने पर भी 'सम्पन्न' नहीं हो सके ! 'त्रिपादास्यामृतं दिवि' इस लोकोत्तर अमृत रूप से त्रिपाद की अपेक्षा शेष है।

'सम्पन्न' का तात्पर्यार्थ यह है कि वे तो नित्य सम्पन्न हैं ही, अब वे हमारे ज्ञान में सम्पन्न हुये ! भाव के दृष्टिकोण से भी जिसके द्वारा समापत्ति अथवा समा-पन्नता घटित होती है, उस पाद की भी वैसी ही अपेक्षा रहती है। अतः वे नित्य सम्पन्न है, परन्तु हमें भी यह अपेक्षा रहती है कि वे हमारे ज्ञान में भी सम्पन्न हों, उनकी सम्पन्नता अनुभूत हो।

पाद स्वयं भी चतुष्पात् है, जैसे उपपाद्यता, प्रतिपाद्यता, सम्पाद्यता और निष्पाद्यता। 'उप' से समीपता तथा तटस्थता होती है। ''प्रति'' साक्षात् सम्बन्ध के प्रतियोगी को भी सम्मुखीन कर देता है। 'सम' तत्वों को सम्परिष्वक्त (Existence is Coalescence) कर देता है। 'निः' तत्व से तादात्म्य सम्बन्ध में निविष्ट करता है। जैसे 'नद्या नदी नाथ'। अब और सम्पाद्यता शेष ही नहीं रहतीं। नदी नदीनाथ में मिल जाती है।

क्रिया को निष्पत्तिचतुष्टय के रूप में देखना चाहिये, ज्ञान को सम्पत्ति अथवा अभिनिष्पत्ति चतुष्टय के रूप में और भाव को प्रवृत्ति अथवा समापत्तिचतुष्ठ्य के रूप में देखना विहित कहा गया है। जो अमात्र तथा अपाद हो, उसके सम्बन्ध में कोई प्रश्न ही नहीं है, किन्तु जो कुछ सपाद है, उसे पाद के द्वारा ही ज्ञान तथा क्रिया में अंगीकृत करना होगा। पाद के चतुष्टय क्रम को भी स्वीकार करना ही होगा।

# ज्ञान तथा आनन्द में इन चतुःपाद का किस प्रकार से समापन हो ?

पुनश्च—जब तक अन्वय तथा व्यतिरेक की यथारीति सिद्धि नहीं हो जातीं, तब तक कोई भी निव्यूंड़ सिद्धि मिल सकना दुष्कर है। जहाँ ख-ग-घ (जाग्रत-स्वप्न-सुषुप्ति) है वहाँ क तो तुरीय है। इस प्रकार से यहाँ पर क को (तृतीय को) अंगीकृत किये बिना क की (तृतीय की) निर्व्यूड़ सिद्धि नहीं मिलती। यह अंगीकार (निजबोध रूप अवबोध) पुनः साक्षात् तथा क्रमिक रूपेण द्वितिध है।

क्रिमिक = श्रवण में उपपत्ति (तटस्थ ज्ञान) मनन में प्रतिपत्ति (विचार-दृढ़ सिद्धान्तपूर्ण ज्ञान), निदिध्यासन में सम्पत्ति (तत्व से सम्पन्न जो ज्ञान है)। साक्षात् निष्पत्ति (निः = निर्गत अथवा निर्गलित हो चुकी है पत्ति जिसकी, अथवा जहाँ पाद की पद्यता का अवसान है)। इसी प्रकार आनन्द है। आनन्द स्वरूप में स्वलसित है अपाद, अमात्र रूप से। किन्तु उसका भान नहीं हो रहा है! बाहर तथा अन्दर में आनन्द का अलसित भाव विमूढ़ जो है! विलोम मार्ग से इस विमूढ़ता को काटते हुये स्वरूप में उपनीत हो जाओ। पहले अलसित का आनन्दख्यापन करो। यही है आनन्द की उपपत्ति अथवा तटस्थाशक्ति। तदनन्तर विलसित ( छन्दोग ) की आनन्द ख्याति हो। छन्दः तो आनन्द का विलसन है, यह भान हो। यही है प्रतिपत्ति! क्योंकि विश्वछन्द का आनन्द विलास रूप ही है आनन्द की प्रतिपत्ति। तत्पश्चात् विश्व की आनन्दरुपिणी आद्याशक्ति और आनन्द के उपर उल्लसित उर्जित रूप मुख्य प्राण ही धारणा की सम्पत्ति हों। तदन्तर स्वलसित आनन्द में निष्यन्न हो जाओ। तब 'कः केन कथं वा पद्यते?'

अक्षर वस्तु का अधिगम अधिभूतादि पादचतुष्ठय में ही सम्पाद्य है। इस लिए श्रुति ने प्रकाशमयत्व, आयतनवत्वादि की उक्ति कही है।

#### जप में पादचतुष्टय

जप साधना में वैखरी से होकर मध्यमा में प्रविष्ट होने पर जप उत्पन्न होता है। तब जप अपने परीक्षण (टेस्ट) अथवा Proving को देख सकता है। वयों कि उस समय वाक्-मन, और दोनों की सिंध जहाँ है, वहाँ पर प्राण जपिक्रया के छन्द को स्वयं ग्रहण करता है। अब जप सत्यकार है। श्वास-श्वास में चल रहा है। जिस प्राणवृत्ति के कारण इच्छित अथवा अनच्छीत रूप से श्वास चल रही है, अनीच्छित रूप से वक्ष तथा नाड़ी समूह स्पन्दित हो रहे हैं, उसी प्राण के साथ अब जप संयुक्त हो चला है। अतः अब तो जप छूट नहीं सकता। कम्बल छोड़ दिया = परन्तु कम्बल मुझे नहीं छोड़ रहा है। 'जपो जागित'।

तत्पश्चात् मध्यमा ओर पश्यन्ति की सन्धि पर उपस्थित होकर जप की प्रतिपत्ति (अ।पियता-सर्वर्धियता) होती है। पश्यन्ति में सम्पत्ति और पश्यन्ति में उसकी—निष्पत्ति । सम्पत्ति में भी भय का बीज दूर नहीं होता। अतः सम्पत्ति भी अश्वाशनाया' है। निष्पत्ति में और कोई बाधा नहीं रह जाता!

# ज्ञेय तथा मेय की अन्योन्य ऐषणा

जब 'ओङ्कार एवेदं सर्वम्' सत्य है, तब यह कहना ही होगा कि ऊँ कार की पादमात्रा सर्वत्र अनुप्रविष्ट रहती है। अर्थात् पाद और मात्रा विश्व में सर्वत्र अनुस्यूत है। यह "कास्मिक फंक्शन" है।

पाद तथा मात्रा ही यथाक्रम से सम्परिष्वक्त 'ऋतश्च-सत्यश्व' रूप हैं। सत्य एवं ऋत की अभिव्यक्ति के कारण विश्व में वस्तुतः पाद तथा मात्रा की पारस्परिक विधुरता अथवा अव्याप्ति नहीं है। हमारी अभिज्ञता में अव्याप्ति तथा विधुरता है, इसी कारण हम दृष्टान्त के द्वारा समझने का प्रयत्न करते हैं। जो सर्वविद् हैं, वे विश्व के सब कुछ में पाद तथा मात्रा को पारस्परिक रूप से ओतप्रोत मिथुन रूप में उपलब्ध कर लेते हैं। संगीत की राग को जानते हैं किन्तु ताल को नहीं जानते, अथवा ताल को जानते हैं परन्तु संगीत की राग नहीं जानते, ऐसा कैसे हो सकता है? जो ताल जानता है, वह राग भी जानता है और राग जानने वाला ताल से अनभिज्ञ नहीं रह सकता।

सत्य (अस्ति) स्वयं की पाद रूप से तथा ऋत (ऋच्छति) स्वयं की मात्रा रूप में अभिव्यक्ति करता है। अतएव यदि सत्य को प्राप्त करना है तब पादा-श्रय लेना ही होगा और ऋत को प्राप्त करने के लिये मात्रा की शरण में जाना ही होगा। पाद तथा मात्रा का मिलित रूप है छन्दः। एक खिला हुआ पुष्प ! पुष्प के अवयवों के विकास में जो छन्दः है (स्टक्चरल साईमेट्री) वह एक दिशा है और पुष्प के खिलने में जो छन्द रूपायित हो रहा है (Functional Congruity है), वह है उसकी अन्य दिशा।

हमारी अभिज्ञता में इन दोनों की आंशिक समन्याप्ति रहती है। तथापि ऐसा सर्वतः सभी स्थिति में नहीं होता। पुष्प का स्थूल तथा सूक्ष्म संगठन तो मान योग्य है, किन्तु उसके गुण क्रियादि समग्र तथा मौलिक भाव नहीं हैं। इसके अति-रिक्त हमारे ज्ञान में मेयता तथा ज्ञेयता पारस्परिक रूप से दूर रहते हुए भी परस्प-रतः अभिन्न होने का प्रयास करती रहती है। मानों वे अलग रहने में प्रसन्नता का अनुभव नहीं करते। जैसे वे मूल में अभिन्न हैं, वैसे ही ज्ञान में भी अभिन्न हैं।

जिस स्तर में ज्ञेय यह उपलब्धि करता है कि यह तो ज्ञेय ही है. परिमेय नहीं है, वहाँ परिमेय छूटता जाता है। वह कहता है "क्या तुम मात्र ज्ञेय हो? यह देखों! तुम तो परिमेय भी हो।" विज्ञान में इसी प्रकार से ज्ञेय तथा मेय की छुका-छिपी की क्रीड़ा देख कर हम आवाक् से हो जाते हैं! विज्ञान ने सूक्ष्म में एटम पर्यन्त पग संचार करके भय से कहना प्रारम्भ किया है ''बस! यहीं तक है तुम्हारी गति!''।

अब अविभाज्य एटम विभक्त हो चुका है। ऐलेक्ट्रान मिला। तब एटम में भीतर का भी माप लेने वाले नूतन विज्ञान की 'तैयारी' हुई। यह है :ऐटामिक फिजिक्स'। यद्यपि इलेक्ट्रान का अपना भी माप अवश्य है. तथापि वह माप की प्रान्त सीमा भी है। अब तो wave Mechanics इलेक्ट्रान आदि के आभ्यन्तरीण क्षेत्र में प्रवृत्त हो रहा है। परिणामतः अब इलेक्ट्रान एक उर्मिगुच्छ (वेव पैकेट) है। उर्मि भी कोई 'वास्तविक उर्मि' नहीं है, वह है सम्भावना की उर्मि (वेव आफ प्रावेबिलिटी)!

अर्थात् अब 'है' और 'नहीं है', यह दोनों सम्भावनायें हैं। इन दोनों सम्भान्वनाओं में जहाँ 'है' की सम्भावना विद्यमान रहती है, वहाँ 'है' का धनत्व अधिक है। मानों वहां 'क' नामक वस्तु अथवा धर्म विद्यमान है। वह ठीक-ठीक कहाँ पर है, यह नहीं ज्ञात है। फिर भी उसकी उर्मिगाढ़ता अथवा होने की सम्भावना 'O' स्थान पर अधिक है। अतः कहा जाता है कि 'क' पदार्थ P अथवा R विन्दु पर नहीं है। वह 'O' विन्दु पर है। ज्ञेय तथा परिमेय की इस प्रकार की अन्योन्य ऐषणा उचित भी है। कारण यह है कि ऊँ कार में ज्ञेय तथा मेय का तादात्म्य रहता है।

#### अर्च्च तथा अस्विः

इन दोनों धारा (संख्येय परिमेयता की) को मिलाने का प्रयास ही विज्ञान नहीं है, प्रत्युत समस्त साधन ही विज्ञान है। अतः जप साधना भी विज्ञान है। तपः में स्थूल संख्या और सूक्ष्म स्पन्दादिरूप से जो परिमेय है, वह प्रथमतः वाक् और मनः के मिथुनीभूत प्राणरूप में, अन्त में विज्ञान और संवेदन के मिथुनीभूत आनन्द रूप में संख्येय (सम्यक् ख्यातिभान) होगा। इस निगूढ़ 'फाल्गु क्रम' (फाल्गुनदी के समान अन्तर्निहित क्रम) की भावना करो। पूर्व-पूर्व मिथुन का पर-पर मिथुन में हवन करो!

'अर्चः' शब्द को पूजा कह देने से असली बात तो बिना कहे रह गयी! अशनाश्वा जप 'महाग्रास है (श्रुति ने इस शब्द का प्रयोग किया है। यह मृत्यु को भी ग्रस लेता है 'मृत्युर्यस्योपसेचनम्') यह किसी को नहीं बचने देता! यज्ञ का जो अश्व है, वह तो अ +श्वः, इस समय है, कल नहीं रहेगा। इस का जो मेघ है, वह तो महाग्रास में जा पड़ा है, मा + इध् अर्थात् उसका ईन्धनत्व तिरोहित हो चुका है। जैसे भस्मीभूत ईन्धन होता है, वैसे ही! उस विश्व में अथवा अश्व में ईन्धनत्व कैसे हो सकेगा पुनः? मेघ किस प्रकार से मेघस् (मेधाः) होगा? जो 'तपसा' एवं 'मेधसा' महाग्रास हो चुका है उससे पुनः सृष्टि यज्ञ कैसे प्रवर्तित हो रहा है? यह 'स्' अथवा विसर्ग कैसा है?

यह सब होता है इस विसर्ग के द्वारा। अर्च से अचिः एवं अर्क दोनों। अर्चः को प्राण की एक मुख्यवृत्ति के रूप में जानने की चेष्टा करो। तभी उससे द्वारा 'उपासना' होगी। आत्मन्वी, मनस्वी इत्यादि अस्ति प्रत्यय का प्रतियोगी जो सत्य है उसमें पाद तथा मात्रा प्रतिष्ठित हो! वह महाग्रास के कवल से मुक्त हो!

# अर्क, अप प्रभृति कतिपय शब्दों की विश्लेषण-व्यंजना सभी कर्मों में अप की अपेक्षा क्यों ?

'ऋ' का अर्थ है गति, ब्यञ्जना, ऋतम्। ऋकार के गुण में अव् (अदेङ् गुणः)। इस गुण के फल से क्या हुआ ? ऋ मूर्धन्यमात्र था, वह कण्ठ्यमूर्धन्य हुआ। अर्थात् जो चरम व्याहृति (सत्यम् ) मूल्तः अस्तिरूप में (अथवा नास्तिरूप में ) आत्मसंवृत् थी, उसने स्वयं में सप्तव्याहृति (कण्ठ से मूर्घा पर्यन्त सभी भूमियों में ) की सम्भावना प्रकट किया। संभावना! किन्तु कार्यतः? इस अर्च का 'च' तालव्य है। अर्थात् सम्भावना रूप से, अस्तिता रूप से सप्तरूपाति की प्रसच्यमानता हो जाने पर भी वहाँ कार्यतः चरम व्याहृति मे निकटतम निम्नवर्त्ती (तपः) व्याहृति अथवा ख्याति का आगमन हुआ। वह क्या है? तपः है। इस तपः में आकर अर्च का रूपान्तर होता है अविरादि (वर्च्चः-तेजः-उर्जः) रूप से। 'कं'? किसे यह अर्चः वरण करती है? आत्मसंवेदनरूप सुख का वरण करती है। यही वह मूल अर्क अथवा अग्नि है, जिसमें अश्व का मेच निखल सृष्टि का मेचस् अथवा मेधा बन जाता है।

जब सुषुप्ति के अनन्तर जागृति का उन्मेष होता है, तब अश्व का मेधसमूह होता है अन्यक्त—अविविक्त संस्कारराशि ! किसी अचिः किंवा अर्क का वरण करने पर इस अनिन्धन मेध समूह को ईन्धन बनाकर अपने जागरण यज्ञ को आरम्भ करना चाहिये। इसे विचार कर समझो ! सुषुप्ति को भंग करते हुये आत्मन्वी बनो। मनस्वी कैसे बनना होगा ? आत्म संवेदन (जिसमें कं रूप से सुषुप्ति की धनप्रज्ञ अवस्था सम्पन्न होती है) की जागृति को अर्क रूप से कैसे उपलब्ध करोगे ?

यह एकबारगी नहीं पाया जाता ! मध्य में अप् है। यह इस घनीभूत कं को रसरूप से 'ऋतायित' करता है। क्या अप् जल है ? तेज के पश्चात् अप् की उत्पत्ति कही जाती है। तब ?

यह अप् पंचभूतोंवाला अप् नहीं है। व्याकरण के अनुसार इसका प्रयोग

स्त्रीलिंग बहुवचन में करो, किन्तु यह भी वास्तव में रहस्य संकेत ही है।

अ न प = कण्ठ्य निओष्ठ्य । वाक्रूप प्राणाग्नि जिस आधार से उित्थत होकर समन्तात् विस्तारित होती है, 'प' उसे संवृत् और रुद्ध करने में प्रवृत्त है । इसी के फलस्वरूप मंत्र-यंत्र-तंत्र की सृष्टि हुई है । जो शक्ति समन्तात् विकीणं होकर स्वयं को विस्तारित कर देती है अर्थात् 'गायब' कर देती है, मंत्र उससे कहता है ''इस बीज में संहत हो जाओ । घनीभृत हो जाओ ।''

यंत्र कहता है ''तुम मुझमें गाढ़ और वेगवतो हो जाओ ।'' तंत्र उससे कहता है ''तुम मुझमें छन्दः रूप से शासित होकर स्थित रहो ।'' इस 'अप्' को पाये बिना कोई भी यंत्र कार्य नहीं करता, कोई भी मंत्र सिद्धिप्रद नहीं होता, कोई भी तंत्र

कुशली नहीं हो सकता !

अतः इस अप् को पाकर ही अश्वमेव के अर्क का अर्कत्व सिद्ध होता है !
'तपः तथा सत्यं' व्याहृति के भान से ख्याति के जिस ग्राम में अथवा भूमि
में स्थिति होती है, वह भूमि भी महासमन्वयी छन्द के अधिकार में है। यही है महा

चतुर्थं अध्याय

एवं चरम की सीमा। सीमा की परिभाषा का अस्तित्व ही नहीं मिलता। 'सत्यं' महासमन्वयी का स्थान है, अतः वहाँ समस्त भेद तथा द्वन्द्व अविरोधी हैं—परस्परतः संधि करके विद्यमान हैं। (अस्ति)! अथच, वहाँ इन सबका पूर्ण एवं गुद्धरूप भी विद्यमान रहता है। पूर्णता एवं गुद्धता के ही कारण वहां पर समस्त भेद तथा द्वन्द्व का सन्धि समन्वय भी है। निम्नभूमिगत असंगति तथा विरोध का कारण यह है कि वहाँ पर किसी का भी पूर्ण अथवा गुद्धरूप उसकी ख्याति से समरूपता में नहीं रहता। हमें गुलाब प्रिय है, परन्तु उसका कांटा अप्रिय है। काल वैशाखी का वर्षण हमें अच्छा लगता है, फिर भी आंधी को अच्छा नहीं मानता। इन सबको सम्यक् रूप से समझना होगा।

#### बृत्तिरूप तथा स्मृतिरूप

विश्ववयापार का स्थिरलेखरूप आधार तो अवश्य है। 'सर्व क्षणिकं मानने से भी छुटकारा नहीं है। तभी वे छायारूपेण संस्थिता भी हैं। वृत्तिरूपेण संस्थितता के साथ आधाररूपी 'शक्तिरूपेण संस्थिता' भी हैं। 'शक्तिरूपेण संस्थिता' के साथ 'स्मृति रूपेण संस्थिता'! विज्ञान तथा प्रज्ञान, दोनों के दृष्टिकोण से अतीत-अनागत विश्व के ध्रुवलक्षणरूप 'सत्यलोक' की स्थिति आवश्यक है। अन्यथा दोनों में से किसी की सम्यक् उत्पत्ति नहीं हो सकती। विज्ञान के 'प्रिसपल आफ कन्जरवेशन' का मूल भी यही है। जड़ की मूलवस्तु में 'मेमोरी' अथवा स्मृति के समान कुछ न कुछ अवश्य है।

यहीं प्रज्ञान के महान्, सूक्ष्म, समूर्द्ध और समकालिक अथवा अक्रमिक ज्ञान की भूमि भी है। यह 'ईश्वर' तो अवश्य नहीं है। इसे 'लोक अथवा ख्याति' कहा जा सकता है। गणित के 'Locus' के साथ इसकी तुलना करो। मान लो कि दो विन्दु हैं। एक ध्रुव (स्थिर) है दूसरा चलायमान है। यदि वह ऐसे चलता रहे जिससे ध्रुवबिन्दु से उसका दूरत्व बराबर बना रहे, तब उसके चलनशील बिन्दु का गतिपथ क्या होगा? वह होगा वृत्त रूपी गतिपथ, जिसके केन्द्र में यह ध्रुवबिन्दु है। यदि कहें कि ''अच्छा! यह सचल बिन्दु एक ध्रुवबिन्दु और एक ध्रुवरेखा के साथ बराबर दूरत्व रखकर चलेगा, उस स्थिति में उसका गतिपथ वृत्त न होकर 'पेरा-बोला' होगा।

यहाँ इस Locus के भाव को काष्ठा में ले जाओ। प्रश्न करो—विश्व का सब कुछ चलता है, आता है, जाता है, तब ऐसा कुछ है क्या जिसके सम्पर्क में ये सब हैं ! क्या रवीन्द्रनाथ की उक्ति 'कणाटूकू येथा ना हाराय' के अनुरूप क्या कोई विपुल अव्यय धाम है ?' इस प्रश्न का उत्तर सकारात्मक 'हाँ' में देना ही होगा। अन्यथा विश्व व्यवस्था अचल कही जायेगी!

#### सत्यलोकख्याति

और वे किस प्रकार से हैं? बीज, संस्कार Potential, यह सब संज्ञा दी जाती है, क्यों कि हमारी ख्याति (Experience) वहां तक नहीं पहुँचती! बीज को बीज ही क्यों कहा जाता है? बीज के पादका से आकृति, शक्ति, छन्द तथा सत्य किसी का प्रत्यक्ष नहीं हो रहा है, तभी उसे बीज कहते हैं। प्रत्यक्ष होने पर उसे बीज नहीं कहा जाता। निखिल विश्व के बीज आधारका से जिनप्रत्यय के विषय हैं। यह हमने पहले भी देखा है। किन्तु 'अस्ति' क्यी ख्याति (एक्चुअल एक्सपीरियेन्स) रूप से 'सत्यम्' ही पूर्वकथित 'ध्रुवलेखाधार' है। 'लेख' शब्द का व्यापक अर्थ (आकृति-छन्द प्रभृति) ग्रहण करना होगा। हम अपने अनुभव द्वारा (ख्याति द्वारा) जिसका अनुमान करते हैं, उध्वंतन ख्याति में उसे पूर्ण-पूर्णतर रूप से प्रत्यक्ष करते हैं। जो सत्यलोकात्मक ख्याति से अधीष्ठित हैं, उनके 'लोक' में मात्र बीज प्रभृति ही नहीं है, प्रत्युत बीज-अंकुर-प्ररोह-पादप प्रभृति सब कुछ वहाँ पर है।

#### लोक तथा लोकस-दृष्टान्त

अब विचार करो 'अस्ति प्रत्यय का प्रतियोगी' कहने से क्या विदित होता है ? मानो कि इस समय कोई अनुभव हुआ। अगले क्षण वह नहीं रहा ! जो अस्ति या, वह अब नास्ति है ! नास्ति है, परन्तु उसे भी कभी भी स्मरण किया जा सकता है कि वह कभी था ! अतः वह पूर्णतः एकान्तिकरूप से तिरोहित नहीं हो गया, चला नहीं गया। वह किसी न किसी प्रकार से 'अस्ति' है । इसे संस्कार आदि जो चाहे कहें । प्रश्न है कि वह कहाँ है, कहाँ 'अस्ति' है ? क्या वह मस्तिष्क के उपादान में 'अस्ति' है ? ब्रेन सबस्टेन्स में है ? ऐसा कहने पर अनेक मारात्मक दोष लग जाते हैं । जन्मान्तर स्मृति की तो कोई भी उपपत्ति नहीं होती ।

योगोक्त 'संयम' द्वारा पूर्वजातिस्मरण, प्रकृत्यापूरण प्रभृति अनेक कुछ हो सकता है। अतः यह 'मस्तिष्कवाद' भी विवाद का विषय हो जाता है। यह भी मानना ही होगा कि कोई एक महाविपुल लोक (Locus) और ख्याति (प्राउण्ड-एक्सपीरियेन्स) है। वहाँ समस्त घटना, अनुभूति, कल्पना अपने-अपने बीज अथवा संस्कार संरक्षित रखते हैं। मन में अथवा बाहर जो कुछ घटित होता था, घटित हो रहा है अथवा घटित होगा (सत्य हो अथवा मिध्याष्प हो), वह सब इस महाविपुल लोक में 'अस्ति' है। जैसे सिनेमा की रील। आकाशकुसुस, बन्ध्यापुत्र, लोक, वर्ग, त्रिकोण इत्यादि भी वहाँ 'अस्ति' हैं। क्योंकि यह सब भी कल्पना अथवा कथा में आते हैं, आ सकते हैं। इस लोक को महाविपुल कहने का कारण है। सृष्टि के आदि में भी 'यथापूर्व अकल्पयत्' जैसे पहले था. वैसे ही सृष्टि कल्पत

यह कहाँ थी, जहाँ से वह स्मृति में तथा ध्यान में पुन: आ रही है ? यह है 'अस्ति' के कारण। अर्थात् जो सब कुछ चला गया उसे भी कहीं न कहीं स्थिर रहने का आधार चाहिये ही । अतः ऐसी एक पृष्ठभूमि मानना ही होगा । पहले के वैज्ञा-निक एक 'परफेक्टली इलैस्टिक ईथर, को मानते थे। ऐसा ईथर वर्त्तमान में प्राय: अचल है किन्तु हम जिस लोक का वर्णन कर रहे हैं उसकी ईलैस्टिसिटी अथवा स्थितिस्थापकता अञुद्ध है । ऐसा कुछ भी सम्भव-असम्भवरुप नहीं है जो अपना स्थिर-लेख इस अत्यद्मुद् आधार पट पर अंकित न रखता हो ! यहाँ पर वास्तविकः अवास्तविक, सम्भव-असम्भव का द्वन्द्व नहीं है। मन में, क लपना में, बाहर अथवा वाक्य में जो कुछ भी है, वह सब यहाँ 'अस्ति' है। विश्व तो अतीत, अनागत तथा वर्त्तमान रुप से चलता रहता है, किन्तु उसका इस प्रकार का एक स्थिर समग्र लेख इस 'अस्तिता' के लोक में है, जिसे कहे बिना नहीं रहा जा सकता ! यदि ऐसा स्थान नहीं होता, तब नियत परिणामिनी विश्वपरम्परा अपना 'काठकबाड़' कहाँ बचाकर रखती, कैसे रखती ? वह अपने अन्तर्गेत होने वाले घटनापुंज (इवेंटस) की छाप (रेकर्ड इम्प्रेशन) आदि को कहाँ बचाकर रखती ? कर्म संस्कार अपूर्व स्थिति प्रभृति की सम्भावना कैंसे होती ! सिनेमा की रील में छवि रहती है, रेकार्डमशीन में गाना रहता है । इसी प्रकार जीवकोष (जर्मोंप्लाज्म) में संस्कार संचित रहते हैं । यह सब इस अस्तिता लोक के ही दृष्टान्त हैं।

जप-अनुध्यानादि का समग्र लेख

जपानुध्यानादि किया का समग्र लेख (कम्पलीट पिक्चर) हम नहीं देख सकते। तभी तो हताशा (Despondent) आ जाती है। अथवा हम मूढ़ांश (Complacent) या स्फीतांश (Over Confident) हो जाते हैं। जप कर्म का समग्र चित्र दृष्टिगोचर हो जाने पर यह ज्ञात होता कि एक भी अक्षर अथवा एक भी छुद्र स्पन्दन लुप्त नहीं हुआ है। सभी-संचित तथा रक्षित है। संचय का स्थान है यही सत्यलोक। वहां केवल एक Eternal Now है, जिसकी कुक्षि में अतीत तथा अनागत सम्प्रविष्ट हैं। अच्छा! यह नहीं है, तब भी इस विपुल अस्तिता के उदर में भाल-मन्द, मित्र-वैरी, कल्पना-जल्पना, असंभव-'अजायबी', सव कुछ तो है! सत्यलोक में देखता हूँ एक निरपेक्ष 'अस्ति' अथवा 'है' का देश। यह देश Neutral है। यहां जाने से क्या लाभ ? हम अपने जपकर्म का पूरा 'चेहरा' वहां देख सकते हैं। अन्तरात्मा कहती है कि इतने दिन जप में न बैठकर क्या पाप नहीं किया! (वह पाप वहां संचित है।) उस पाप भरे नरक को (मन को) देखने से क्या लाभ ?

समग्र लेख की प्राप्ति से क्या लाभ ?

'मां भैंः' आश्वस्त हो जाओ ! यह न भूलो कि सत्यलोक तो व्याहृति की चरम भूमि है। तभी श्री श्री धूमावती ने अपने हाथ का सूप वहां नहीं फेका ! वरन् उनके सूपकर्म ने वहां सामर्थ्य की काष्ठा को प्राप्त किया। अर्थात् यद्यपि वहां दाना भी है और भूंसा भी है, किन्तु मिलित नहीं है। वहां दाना शुद्ध अविमिश्र रूप से व्याहृत है। वहां दाना और भूंसा के 'तालमेल' का कोई अवसर ही नहीं है। अर्थात् जो संकट है, जो संकर 'नरकार्यव' है, उसकी निष्पत्ति हो चुकी है।

संकर होने से ही इतना 'गोलमाल' इतनी विपत्ति है! सत्य ख्याति में पहुँचकर देखा-वहां हमारे जप का नाम है 'अस्ति'। शुद्ध स्वमहिमा में 'अस्ति'। मेरा अपराध (पाप) भी वहां 'अस्ति' ही है। वह महाबल असुर विक्रमयुक्त? नहीं, उसका विक्रम तथा महाबल इस संकर में है। 'अस्ति' में संकर दूरीभूत हो गया है। Completely Isolated हो चुका है। शुद्ध में वह अपास्त है। भागने से वह बच जाता, परन्तु 'अस्ति' की कुक्षि से भागने का कोई उपाय नहीं है! पहले इस लोक के लिये दो निरूपक विशेषण कहे गये हैं। स्थिर तथा समग्र। एक और विशेषण दो—अमिश्र अथवा तन्मात्र!

जो अद्भुद् वस्तु अविभिश्न के नाम से प्रसिद्ध है, नामाक्षर उन पर्वत के समान व्यापक अशुभ संस्कारों को तृण के समान दग्ध कर देने में समर्थ है। श्री भगवान के नामाष्ट्रक में एक नाम है सत्य। इस नाम की कृपा होने से यह विदित होने लगता है कि नाम ही सत्य है। विरोधी जो कुछ भी है, वह सब स्थित होने पर भी असत्य है। वास्तव में इस ख्याति की प्राप्ति न होने तक न तो कुछ शुद्धतः सत्य है और न कुछ शुद्धतः मिध्या ही है। अतएव सत्य एक ऐसी ख्याति (अनुभव है) है, जहां सब कुछ अपने शुद्ध तथा पूर्ण रूप में ध्रुव (अस्ति) है। ध्रुव का लक्षण तथा प्रकारभेद समझना ही होगा। तब भी अस्ति प्रत्यय' पद को लक्ष्य करो प्रति + इ धातु से प्रत्यय गठित हुआ है। अतः अस्तिता में जो है और जो अस्तिता में जा रहा है, इन दोनों का अन्तर्भाव उसमें है। सत्यलोक Static है, अथवा Dynamic? इस समस्या का विचार भी प्रसंगक्रम से करना होगा।

# 'सत्यलोक स्थिर है', का क्या अर्थ है ?

Basic Brain: Cosmic memory

''सत्यलोक में जो 'चित्रलेख' है, वह है स्थिर'' इस मन्तन्य से जो 'रेखापात' हुआ है, वह रेखा स्थिर रह जाती है, कभी भी नहीं मिटती। यह है एक 'कास्मिक रिसीयर आफ पिक्चसं एण्ड पैटर्नस् । इम्प्रेशन्स एण्ड वेस्टिजेस, सीड्स एण्ड पोटैन्शि-यन्स इन्सपीरियेन्स्ड एज् इक्जिस्टेन्ट'। हमारा मस्तिष्क इसी प्रकार का है। अतः इसे एक प्रकार से कास्मिक ब्रेन अथवा बेसिक ब्रेन कहा जा सकता है। हमारा ब्रेन तो स्टैटिक नहीं है। उसमें नवीन 'रेखापात' सदैव होता रहता है। सत्यलोक के सन्दर्भ में भी यही भावना होना स्वाभाविक है।

यह है शेषहीन, अन्तहीन, नित्य नूतन को भी आश्रय देने वाला ! यह एक अद्भुत् रहस्य है। एक साधारण व्यक्ति तथा एक महापण्डित के मस्तिष्क के Brain की तुलना करो। दोनों के वजन तथा आकृति में अतिसामान्य अन्तर परिलक्षित होगा। किन्तु महापण्डित के ब्रेन में कितने विशाल विद्यावैभव ने स्थान बनाया है! चतुर्थ व्याहृति 'महः' तक उन्नीत होते ही शक्ति, क्रिया तथा धारणा प्रभृति सब कुछ परिवर्त्तित होने लगता है। तब उसे हम सामान्य 'फारमूला' से आकलित नहीं कर सकते। यहां आकर हम एक वेसिक डायनेमिक्स में उपनीत हो जाते हैं, एक मौलिक छन्दोविन्यास में विन्यस्त हो जाते हैं।

### व्यज्जना कहां तक ले जाती है ? 'Basic'

इसकी व्यञ्जना कहां तक हैं, इसका विचार एक दृष्टान्त के द्वारा करो। मान लो कि 'ओम', हरिबोल अथवा अल्लाह प्रभृति भगवान के किसी भी नाम का जप किया जा रहा है। जप का जो भाव अथवा ध्विन है, वह स्थूलतः क्षणस्थायी है। यह ध्विन कण्ठयंत्र (Larynx) प्रभृति किसी एक विशेष स्पन्दन के कारण हो रही है। स्पन्दन रुक जानें पर ध्विन भी नहीं रह जाती। इस प्रकार के क्षणस्थायी स्पन्दन तथा तज्जन्य क्षणस्थायी ध्विन के द्वारा शब्द की जो अमोध शक्ति है, उसे कैसे प्राप्त किया जा सकेगा?

इस स्थित में यह मानना ही होगा कि यह क्षणस्थायी स्पन्दन कदापि विरत नहीं होता और तत्जनित ध्विन भी पूर्णतः समाप्त नहीं हो जाती। स्पन्दन तथा ध्विन की सूक्ष्मता एक ऐसे स्तर पर जा पहुँचती है, जहां हमारी अनुभूति किसी भी प्रकार से नहीं पहुँच सकती। अर्थात् स्पन्द भी धारारूपेण सूक्ष्म से सूक्ष्मतर होता जाता है, और ध्विन भी उसी का अनुसरण करते हुये सूक्ष्मतर होती जाती है। यदि हम अपने साधारण यंत्र (एपरेटस) को 'क' कहें, तब A2, A3, A4…… हप से क्रिमिक सूक्ष्मग्राम वाले अनेक एपरेटस के अस्तित्व को स्वीकार करना ही होगा। जब A1 का स्पन्दन वास्तव में निवृत्त होता है, तब A2 का स्पन्दन प्रारंभ हो जाता है। अर्थात् जब प्रथम स्पन्दन सूक्ष्मता के किसी एक ग्राम में आता है, तब वह उसे छोड़ने के लिये बाध्य है और उसी के साथ द्वितीय ग्राम उसके लिये प्रस्तुत रहता है, जहां प्रथम स्पन्दन संचरित हो जाता है।

सूक्ष्मग्राम में प्रतिपूरण आपूरणादि

वह केवल दूसरे ग्राम में जाने के लिये प्रस्तुत ही नहीं रहता, प्रत्युत् वह स्पन्दन को Resonance effect आदि के द्वारा विधित तथा समृद्ध करने के लिये भी प्रवृत्त होता है। इस प्रकार जब द्वितीय यंत्र का कर्म समाप्त होता है, तब तृतीय यंत्र अथवा  $A_3$  उद्बुद्ध होकर अनुरूप स्थिति में क्रिया को प्रारम्भ करता है। इस प्रकार की क्रमविन्यस्त परम्परा के द्वारा जो साधारण स्पन्दन द्वारा उच्चरित ध्विन

रूपी शब्द मात्र था, वह एक अत्यन्त सूक्ष्मग्राम में परिणत होकर महाशक्ति युक्त स्पन्दन तथा ध्विन (साईलेन्ट साउण्ड आफ ट्रिमेण्डस पोटैन्सी) का रूप धारण कर लेता है।

इस स्थित में साधारण ध्विन अथवा साउण्ड भी सुपरसानिक स्थिति (पर्याय) में उपनीत हो जाती है। ऐसी ध्विन को हमनें महाराव रूप से प्रत्यक्ष किया है। महलोंक का सिंहद्वार उन्मुक्त हुये बिना इस 'हत दैत्य महाबले महारावे' का सन्धान ही नहीं मिलता। इस विश्लेषण से विदित होगा कि हमारे इस व्याव-हारिक स्थूलयंत्र के आभ्यन्तर में सूक्ष्मतर तथा महत्तर यंत्र परम्परा की अवस्थिति है। रहस्य विज्ञान में इन्हे षट्चक्र कहा जाता है। फिर भी इस सूक्ष्म तथा समर्थं आन्तर यंत्र (इनर-एपरेटस) की स्थिति उद्बुद्ध अवस्था में विद्यमान नहीं है। जिस मार्ग (चैनल) का अवलम्बन लेकर शक्ति इन यंत्रों को उद्बुद्ध करती है यदि हम उसे सुषुम्ना कहें, उस स्थिति में जीव के साधारण व्यवहार और अनुभूति में इस सुषुम्ना का मुख एक प्रवल रोधिका शक्ति के द्वारा अवख्द सा रहता है। जब साधना के लिये इस रोधिका शक्ति को प्रसन्न किया जाता है, तब यह साधिका शक्ति के रूप में परिणत हो जाती है।

#### आन्तर यंत्रों का अपना छन्दः

यही परम्परा समस्त सूक्ष्मग्रामों ( A<sub>1</sub>, A<sub>2</sub>, A<sub>3</sub> ······ ) में केवल किसी क्रिया को धारा रूप से, अविच्छेद रूप से ही नहीं चालित करती, परन्तु यह क्रिया को शक्तिगत, भावगत तथा व्यञ्जनागत गरीयसी तथा महीयसी बनाती रहती है। इसमें साधक की आस्पृहा और प्रयास आवश्यक है। इसी से आन्तर यंत्रों की जागृति और प्रस्तुति का संसाधन होता है। ये यंत्र जिस नियम के द्वारा पारस्परिक शक्ति विनिमय और आपूरण कर्म करते हैं, उसे हम साधारण डायनामिक्स के फारमूला में पूरित नहीं कर सकते, प्रत्युत् यह निश्चित है कि इनका भी एक निजस्व डाइनेमिक्स है, जिसे हम बेसिक डायनामिक्स का किचित् आभास प्राप्त करने में समर्थ हो रहे हैं। स्थूल भूत विज्ञान के सूत्र और छन्द: का प्रयोजन आणविक विज्ञान में एक प्रकार से नहीं है।

#### विश्वक्षेम का महाभाण्डार

पूर्वोक्त आलोचना द्वारा यह विदित होता है कि कोई भी स्पदन और तत्-जिनत ध्विन-भाव क्षणिकवत् प्रतीत होने पर भी क्षणिक नहीं हैं। ऐसा एक लोक किंवा भूमि अवस्य है, जहाँ विस्व के प्रत्येक स्पन्दन (इस स्तर पर अन्तर्हित प्रतीत होने पर भी) अविनाशी होकर अपनी रक्षा करते रहते हैं। केवल यही नहीं, ये सब यदि किसी क्रमविन्यस्त यंत्र परम्परा के कारण सूक्ष्मतर-महत्तर अथवा वीर्यवत्तर हो जाते हैं, तब उनका समस्त फल (एफेन्ट) उनमें संचित एवं रिक्षत हो जाता है। यह स्थान विश्व के समस्त पदार्थ, घटना समूह के Conservation, Summation और Accumulation को अपने में अंकित रखता है। यदि यह Plane न रहता, तब विश्व का सबकुछ क्षणिक, चपल, तुच्छ तथा असार हो जाता। यदि सब कुछ का अनुरक्षण तथा संचय करने वाला यह महाभाण्डारागार नहीं है, तब जीवन क्या, साधना क्या और सिद्धि ही क्या? यही है सत्यलोक अथवा सत्यख्याति।

सत्यलोक को विश्व की 'समग्रा स्मृति' स्थान कहना उचित नहीं है। "यह एक विशाल, विराट 'जादूधर' है, जहाँ समस्त वस्तु समूह और घटनाओं का संस्कार ( relics, Fosils ) प्रभृति रक्षित रहता है" ऐसा कहना भी उचित नहीं हैं। यह है प्राण तथा चेतनाभिन्यक्ति की उर्ध्वतम ख्याति ! अतः केवल मात्र निखिल (सत्य-मिथ्या, वास्तविक-अवास्तविक) संस्कार (फिल्म की रील ) ही नहीं, प्रत्युत् स्मृति ( समग्र छिव, बीज से लेकर पादप पर्यन्त की समस्त परिणित ) भी इसमें संरक्षित रहती है। अतएव समग्र स्मृति तथा ज्ञान इस भूमि में सिद्ध रहता है। इस भूमि में भी परिणिति का अस्तित्व रहता है। चित्रपट और रील में क्षेम (रक्षा-कन्सर-वेशन ) तथा योग ( एडीशन और आल्ट्रेशन ) की सत्ता रहती है । अतः इस समग्रा स्मृति ज्ञान को ध्रुवास्मृति तथा पूर्ण ज्ञान की भूमि नहीं कहा जा सकता। अतएव यहाँ जो विश्ववोध का लेख विद्यमान है ( Picture है, ) उसे ( पूर्वोक्त अर्थ में ) स्थिर तो कहा जा सकता है, परन्तु वह ध्रुव नहीं है। ज्ञान भी समग्र है, तथापि पूर्णं नहीं है। यहाँ पर सत्य-मिथ्यादि संकीर्ण (कनप्यूज्ड) नहीं हैं, फिर भी वे तत्वतः निरुपित और व्यवस्थित नहीं हो सके हैं। (यहाँ Validity और Value का परिपूर्ण समाधान नहीं हुआ है )। इसलिये इस लोक को शुद्ध लोक नहीं कहा जा सकता। यहाँ पर ध्रुव, पूर्ण तथा गुद्ध लक्षण अपनी पूर्ण स्थिति ( Final ) में परिसमाप्त नहीं हो सके। अतः यहाँ पर्हुचने पर भी 'अतः किम्' रूपी शंका रह आती है।

विषय, सम्बन्ध, भाव (व्यंजना), सत्व तथा तथा तत्व (कन्टेक्ट, रिलेशन मीनिंग, रीयैं लिटी, एव्सल्यूटनेस) के पंचपाद में ज्ञान पूर्ण तथा शुद्ध होता है। यद्यपि सत्यलोक में यह पंचपाद लक्ष्य के निकट (एप्राविसमेट) है, तथापि उसमें अभीतक आपूर्यमाणाता, तथा स्वयं को पूर्ण करने, सिद्ध करने की आंकाक्षा विद्यमान सी रह जाती है। एक Dynamic Series स्वयं को workout करती चलती है। यहाँ तक उसकी समग्र आकृति को देखा जा सका है, नियामक छन्दः का भी कथं- चित् ज्ञान प्राप्त हो सका है, जिस परिपूर्ण तथा शुद्ध फल से (कान्स्टेन्ट परफेक्ट

वैत्यू) परम प्राप्तव्य का आश्रय मिलता है चरम विश्वान्ति मिलती हैं, उसका भी आभास प्राप्त हो सका है, तथापि वह ध्रुव-परिपूर्ण फल अभीतक प्राप्त नहीं हो सका है। अतः चरमविश्वान्ति नहीं मिलती।

सत्यलोक की ख्याति (अनुभव) में पहुँचकर भी इस पंच पाद के अंतिम दो पाद (सत्व एवं तत्व) के सम्बन्ध में जिज्ञासा शेष रह जाती है। जो सत्यलोक के सिद्ध हैं उनमें भी इस चरम तथा परम साधना की अपेक्षा शेष रह जाती है। वह जिज्ञासा है कि ध्रुव, शुद्ध तथा पूर्ण सत् (रीऐलिटी) क्या है? जो सर्वतोभावेन स्वतंत्र और अपर अपेक्षाहीन वस्तु (Absolute) है, वह कौन सा पदार्थ है? इसी लिये सत्यलोक में प्रतिष्ठित साधक का साधन है "ऊँ तत्सत्" ब्रह्ममंत्र तथा परम भाव का साधन। साधना की चरम भूमि अभी भी अधिगत नहीं है, तथापि यह निश्चित है कि जो साधक सत्यख्याति में अधिष्ठित हैं उनमें स्मृति ज्ञान, मेघा, तपः वीयें और तुष्टिकपी समस्त ऐश्वयं का एक विपुल तथा महान् विकास अवश्य होता रहता है। सत्यख्याति को व्याहृति सप्तक की अन्तिम ख्याति कहा गया है। अतः इस ख्याति का अभ्युद्य संघटित होते ही पूर्व-पूर्व ख्याति की जो भी देवी सम्पदा है, वह सब एकत्र (gathered) और संहत् (इन्टिग्रेटेड) हो जाती है।

पहले जिस डायनेमिक सिरीज का उल्लेख किया गया है, यदि वह कछ्ये के अंग के समान एक बार प्रसरत् (डाईवरजेन्ट) तथा अन्य बार संकुचत् (कनवर-जेन्ट) हो, तब वह समग्ररूप से प्रकृति की ही आकृति है। अतः जो सत्यलोक में अधीिष्टत हैं, वे प्रकृत जिगीषु हैं, वे प्रतिष्ठित होने के साथ ही अन्त में प्रकृति-जयी भी हो जाते हैं। सत्यलोक से पूर्व-पूर्व की ख्यातियों में अस्मिता आदि पर विजय प्राप्त हो जाती है। रसाश्रित साधन में सत्यख्याति अलसित-उल्लिसित-विलिसत रस के समग्र लेख को प्रदिशत करने को उद्यत रहती है, किन्तु अलसित रस (भूमा) में स्वयं प्रविष्ट नहीं होती। सत्यख्याति में भेदाभेद अन्वित्य होकर भी विद्यमान रहते हैं। इसी प्रकार उसमें ख्याति भी स्थित रहती है।

भूरादिभिरनन्तवत्वम् ।।
अवच्छेद—परिच्छेद—समुच्छेदाद्यसम्भवात् ।
आनन्त्यं ब्रह्मणि स्याद्ध्यानन्तवत्त्वं तु सप्तसु ।।
अचिरादिभि ज्योंतिष्मत्वम् ।।
अग्नौज्योतिष्ठ्वमस्त्येव कृष्णवत्मांपि स तथा ।
उर्ध्वगेन तेजसाग्नि निर्धूमः सोऽचिरेवतु ।
अस्मादभ्युदयादग्नि यत्यिचरादिमार्गताम् ।।
अक्षादिग्रहणभूयस्त्वेन प्रकाशमत्वम् ।।
समीक्षा च परीक्षा चान्वीक्षेति लौकिकाद्शिः ।

बोधिश्चर्त्तम्भरा प्रज्ञा सम्बोधिश्चापि योगजा।
आध्यात्मिका इमाः नर्व्वाः सन्त्याधिभौतिकादयः।
हेयोपादेयताहीना स्वतःसिद्धा दृशिर्मता।।
कायादिभिरायतनवत्वम्।।
आयतनानि सत्यस्य सप्तकायादिषु क्रमात्।
निखिलानि हि वस्तूनि सप्तायतनतामिषुः।
कति व्यक्तानि भूतेषु कत्यव्यक्तानि चासते।।
जीवेषु पञ्चकोषा ये तेऽप्येवं समवस्थिताः।
ते च सप्तविधाः सन्ति वागुजीवाभ्यां समन्विताः।।

चातुर्मात्रिक विश्लेषण

नव पदार्थ विज्ञान में किसी घटना (फिजिकल इवेन्ट) का विश्लेषण करने के लिये एक चातुर्मात्रिक आधार बना लिया जाता है। स्पेस के सर्वविदित तीन डाईमेन्शन और उसके साथ वाले चतुर्थ डाईमेन्शन के रूप में टाईम को मिलाकर यह चातुर्मात्रिक विश्लेषण (फोर डाईमेन्शनल एनेलिसस) निर्वाहित होता है। इस प्रकार के विश्लेषण के द्वारा वाह्यघटना की वर्तमान विवृत्ति अधिकतर वास्त-विक और स्पष्ट हो जाती है। न्यूटन युग में विज्ञान (क्लासिकल फिजिक्स) में अत्यावश्यक समाहार और समन्वित धारणा का प्रकाशन नहीं हो सका था, तभी उस समय विश्लेषण और विवृत्ति विशेष रूप से अवान्तर (एबस्ट्रैक्ट) और नैकटिक (एप्राक्सिमेन्ट) हो हो सकी है। यहाँ स्मरण रखना होगा कि विश्व की कोई भी घटना पूर्णतः स्यूल अथवा वाह्य घटनाक्रम कदापि नहीं है!

वृक्ष से एक पत्ता गिरा, शरीर में एक सिहरन हो रही है, यह सब केवल बिहरंग रूप से देखने पर वास्तिवक 'देखना' नहीं कहा जा सकता। अतः विश्व की प्रत्येक घटना के अन्तः तथा बाह्य को देखने के लिये एक सत्य और जीवन्त आधार (ए लिविंग कम्पलीट फ्रेम आफ रिफरेन्स) की धारणा करना आवश्यक है। नव विज्ञान के अनुसार हमारा यह विपुल प्राण और चेतना का आधार भी चतुःमात्रिक है। यहाँ जो भी घटना धटित होती है, उसे चारों आयामों में ही देखना होगा। प्रथमतः— इस स्थान और इस मुहुत्तं में जो घटना घटी है (इवेन्ट एज हीयर एण्ड नाऊ), उसके आगे और बाद में क्या है? उसमें कितनी उर्ध्वगामिता और अधःगामिता है? सभी घटनाओं के सम्बन्ध में अवधि तथा सीमा का प्रश्न है। हमारे विश्लेषण के अनुसार इसे 'कोआर्डिनेट आफ किन्टन्युईटी' (जिसे सूत्र में अनन्तवत्व कहा गया) कहते हैं।

द्वितीयतः—इस घटना के पीछे कौन सी शक्ति अथवा आवेग विद्यमान है ? ( आवेग = इनर्जी अथवा urge ) । इस शक्ति का उत्तरोत्तर समर्थ और यथार्थ रूप क्या है ? ऐसी कोई वाह्य घटना, जिसमें शक्ति को स्थूलतः कार्यरत देखते हैं, ताप अथवा चुम्बकीय शक्ति है। जबतक गम्भीर और व्यापक दृष्टि में उस शक्ति का संधान नहीं मिलता, तब तक इस अन्वेषण से अव्याहित नहीं प्राप्त हो सकती। जड़ विज्ञान के मत Inscrutable Power से क्या समाधान प्राप्त हो सकेगा ? हमारे विश्लेषण के अनुसार यह है ज्योतिष्मत्त्व (कोआर्डिनेट आफ इनर्जी बैल्यू)।

तृतीयतः — जिस घटना को अनन्तवत्व तथा ज्योतिष्मत्व के दृष्टिकोण से विश्लेषण करने का प्रयास किया जाता है, वह स्वयं का प्रकाशन इन-इन प्रकार से करेगी कैसे और किससे ? अर्थात् उसे बृहत्तर और महत्तर रूप से प्रकाशन करने के लिये तदनुरूप दृष्टि तथा अनुभूति की भूमि को भी अवश्य स्वीकार करना ही होगा। हमारे विश्लेषण में यही है प्रकाशमत्व (को-आर्डिनेट आफ एप्रिहेन्शन एण्ड कम्प्रि-हेन्शन-रियलाईजेशन)।

चतुर्थतः यह घटना किस काया-अवयव अथवा आकृति मैग्निटचूड-फार्म पैटर्न के माध्यम से आ रही है और वह कब किस प्रकार से परिवर्तित अथवा अपरिवर्तित है, इसे भी हमें लक्ष्य करना होगा। प्रत्यक्ष में जिस रूप में आ रही है नेपध्य में जाकर वह रूप है अथवा नहीं है ? यह प्रश्न भी हमें करना होगा और यह अन्वेषण करना होगा कि उस घटना का कोई एक घ्रुव, पूर्ण एवं शुद्ध लेख (पिक्चर) है अथवा नहीं है ? यदि है तब कहाँ किस भूमि में है ? हमारे विश्लेषण में यही है आयतनवत्व। (दि कोआर्डिनेट आफ मैग्निटचूड एण्ड पैटर्न)।

उक्त अनन्तत्वादि मंत्रों का अवयव, प्रयोग और यह उपलब्धि में कैसे उदाहत है ?

हमने इससे पहले पाद, मात्रा, कला, काष्ठा, मन्त्र, ऋषि, देवता, विनियोग, अर्धमात्रा, मात्रातीत, पूर्णमात्रा इत्यादि अनेक विश्लेषण सूत्र का प्रयोग किया है। किन्तु यहाँ छान्दोग्य श्रुति में प्रसिद्ध जिन अनन्तवत्वादि चतुःप्रसंग का अंकन किया गया है, वे विश्लेषण के मौलिक सूत्र ( प्रिसपल्स आफ बेसिक एनेलासिस ) हैं। अन्य सूत्र इन्हीं चारों के अन्तर्गत हैं। वे इन्हीं चारों के विशेषावयव कहे जा सकते हैं। जैसे कोई मंत्र अथवा नाम है। प्रथमतः उसे अनन्तवत्व रूप में देखना और पाना होगा। यहीं विदित होती है साधारण शब्द की तुलना में मन्त्र अथवा नाम की विलक्षणता। किसी भी शब्द को इस मुहूर्त्त में कोई घटना मात्र ( इवेन्ट एज हीयर एण्ड नाऊ) माना जा सकता है, किन्तु मंत्र के संबंध में इस प्रकार की परिच्छिन्न दृष्टि पूर्णतः अचल है। तत्पश्चात् मंत्र के वाच्य देवता होते हैं। यह देवता कौन सी वस्तु हैं? लीला अथवा ज्योतिः की किसी जहवंतन भूमि और ख्याति को ही देवता माना जा सकता है।

अतः ज्योतिष्मत्व लक्षण को किसी एक काष्ठा में न ले जाने पर किसी देवता की कल्पना ही नहीं की जा सकती। तदनन्तर ऋषि ! ऋषि है प्रकाशमत्व अथवा दिन्य अनुभूति की एक स्वेन्छोज्वल अवस्था, जहाँ भ्रम प्रमाद आदि सर्वविध कुण्ठा-कार्पण्य की संभावना अपगत हो जाती है। अन्त में यह जान लेना होगा कि मंत्र का कोई निश्चित अवयव, तनु अथवा काया अवश्य है और किसी एक निर्दिष्ट छन्द एवं आकृति में मन्त्र के विनियोग की स्थिति को भी मानना ही होगा। मंत्र के अवयव और विनियोग को जिस दृष्टि से देखते हैं, उस दृष्टि का विषय है आयतनवत्व ( मैग्निट्यूड, फार्म, पैटर्न ) । दृष्टान्तस्वरूप प्रणव की प्रथममात्रा 🗕 अ कार । यह हुआ अनन्तवत्व । द्वितीय सात्रा — उकार — आयतनवत्व । तृतीय मात्रा म कार — प्रकाशमत्व, नादविन्दु, ज्योतिष्मत्व । हीं बीज का ह्र = अनन्तवत्व । दीर्घ ई कार = आयतनवत्व, चन्द्रविन्दु ⇒ ज्योतिष्मत्व । इस निर्देशानुसार मंत्राक्षर समूह में गंभीरता से प्रविष्ट होकर उसका सम्यक् अनुधावन करे। प्रणव में अ को तथा हीं बीज में ह को अनन्तवत्व क्यों कहा गया ? पुनश्च इन दोनों बीजमंत्रों मे यथाक्रम से उ तथा ई को आयतनवत्व क्यों माना गया ? इन सभी प्रश्नों का समाधान करते समय इन-इन अक्षरों को और इनके मूलभूत मुख्य प्राणव्यापार को दृष्टि में रखना ही होगा। अन्यथा अव्यवस्था की आशंका हो जाती है।

जपसूत्र में किसी परवर्त्ती स्थल पर तल, लम्ब, वेध और इन तीनों के सम-न्वय-समाहार के विश्लेषण का प्रयत्न किया गया है। इन चारों को भी अनन्तवत्व आदि के साथ मिला लेना आवश्यक सा है। जैसे तल अथवा आधार है अनंतवत्व, लम्ब अथवा उर्ध्वंग वृत्ति — आयतनवत्व, वेध अथवा डेप्थ डाईमेंशन — प्रकाशमत्व। इन तीनों के समाहार और संगति से ज्योतिष्मत्व की स्थिति होती है।

#### गायत्रीशिरः -- रस को प्रकाशमत्व क्यों माना गया ?

यह लक्ष्य करो कि देश-काल-वस्तु तथा सम्बन्ध, किंवा सत्ता-शक्ति-छन्दः एवं आकृति। इस प्रकार से सबके विश्लेषण का जो चतुःसूत्री दृष्टिकोण हमने अपनाया है, जनमें भी गंभीर दृष्टिको जानुसार अनन्तवत्वादि को 'शामिल' किया जा सकता है, जैसे—देश = आयतनवत्व, काल = अनन्तवत्व, छन्दः = प्रकाशमत्व तथा वस्तु = ज्योतिष्मत्व। इसके अन्दर छंदः के प्रकाशक की भूमि को लाया गया है। यह इसिलिये है कि छन्द ही प्रकाश के प्रतिकृत्ल जो कुछ भी है, उसे आच्छादित करता है और प्रकाश के विकासार्थ जो कुछ अनुकूल है, उसे निष्पद्रव और सावकाश बना लेता है। इस प्रकार से सत्ता = अनन्तवत्व, आकृति = आयतनवत्व, छन्दः = प्रकाशमत्व और शक्ति = ज्योतिष्मत्व। पूर्व समीकरण में हमने जिस ज्योतिष्मत्व की उपलब्धि वस्तु हुपेण (ऐस सबस्टेन्स) किया है, अन्त वाले समीकरणों में हम उसे पुनः शक्ति



जपसूत्रम् २२५

रूपेण (ऐस पावर) उपलब्ध कर रहे हैं। गायत्री मंत्र के 'आपोज्योतिरसोऽमृतम्'' को शिरः कहा जाता है।

गायत्री के शिरोभाव में जो चतुःतत्व विद्यमान हैं, उसे हम यथाक्रम से आकृतिमत्वादि प्रभृति चारों के साथ मिला सकते हैं। जैसे आपः — आयतनवत्व, ज्योतिः — ज्योतिष्मत्व, रस — प्रकाशमत्व और अमृत — अनंन्तवत्व। इस समीकरण में रस को प्रकाशक की भूमिका में लाया गया है। इसिलये वास्तिवक रस बोध अथवा आनन्द स्पर्श के बिना अन्तर्वेहिः विश्व में प्रकाश के विकास की अनुभूति संभव नहीं होती। कोई भी समृद्ध समुज्वला अनुभूति पाने के लिये अनुभविता को अपने प्राणों में रस चेतना अथवा आनन्द संविद का उन्मेष करना ही होगा। अतएव कहा जा सकता है कि किसी भी वस्तु को पूर्ण अथवा प्राणवन्त रूप में देखने के लिये वाह्य-दृष्टि अथवा मनन को आधार बनाना उचित नहीं है। इसके लिये भाव चाहिये। भाव वेदना और सहानुभूति एवं सामरस्य की दृष्टि चाहिये।

# घटना का वामन एवं व्रिश्वरूप

एक ओर वैज्ञानिक और दार्शनिक हैं, दूसरी ओर हैं किव तथा ऋषि। इन दोनों में दृष्टि, उपलिब्ध और आस्वादन की विलक्षणता का यही कारण है। विगत शताब्दी में एक फल भूतल पर गिरा। उसकी कैंफियत देने के लिये वैज्ञानिकों को अपने शताब्दी में एक फल भूतल पर गिरा। उसकी कैंफियत देने के लिये वैज्ञानिकों को अपने हिसाब के खाते में एक छोटा कित्पत नक्शा (डाईग्राम) अंकित करना पड़ा, तब हिसाब आगे बढ़ा। उस समय आलोच्य घटना को यथासंभव परिच्छिन्न और खण्डित हिसाब आगे बढ़ा। उस समय आलोच्य घटना को यथासंभव परिच्छिन्न और खण्डित करने की परम्परा प्रचलित थी। इस ब्यापार का पारिभाषिक नाम है 'लिमिटेशन आफ करने की परम्परा प्रचलित थी। इस ब्यापार का पारिभाषिक नाम है 'लिमिटेशन आफ खण्टा) इसके अभाव में हिसाब जटिल हो जाता था। अतः गन्तब्य तक पहुँचने के खण्टा) इसके अतिरिक्त कोई मार्ग ही नहीं था। इसके कारण हमारा हिसाब अत्यधिक लिये इसके अतिरिक्त कोई मार्ग ही नहीं था। इसके कारण हमारा हिसाब अत्यधिक संकीण और अवास्तिवक (रिस्टिक्टेड एण्ड ऐबस्ट्रैक्ट) हो चला है। वर्त्तमान युग संकीण और अवास्तिवक (रिस्टिक्टेड एण्ड ऐबस्ट्रैक्ट) हो चला है। वर्त्तमान युग में समर्थ हो सके हैं। पृथ्वी और उस फल की आपसी 'खींचातानी' के स्थान पर में समर्थ हो सके हैं। पृथ्वी और उस फल की आपसी 'खींचातानी' के स्थान पर हम वर्त्तमान में देश अथवा विराट की संस्थिति को एक अद्भृद ज्यामितीय आकृति (इनट्रिन्सक ज्योमेट्रिकल पैंटर्न) में सजाते जा रहे हैं। अर्थात् जिस आधार पर जागतिक घटनापुंज घटित हो रहे हैं, उस आधार के निजस्व आयतनवत्व को हमें स्वीकार करना ही पड़ता है।

किन्तु अखिल विश्व का आयतन जो यह स्पेस है, उसे हम अनन्त अथवा असीम माननें में हिचिकचाते हैं। अर्थात् स्पेस तो अनबाउन्डेड होने पर भी अनिलिमिटेड नहीं है। यह एक परिमित अथवा परिमेय वस्तु है। इसके साथ हम काल अथवा टाईम को युक्त करके अनन्त अथवा असीम का अन्वेषण कर रहे हैं। स्पेस के दृष्टिकोण से जो परिमित है, टाईम के दृष्टिकोणानुसार क्या वह परिमित है ? स्पेस और टाईम को एक करके उसकी एक साधारण संज्ञा मानी गयी है Continuum । क्या इसमें अनन्तवत्व का लक्षण पूर्णतः प्रतिफल्ति होता है ? यह विदित होता है कि इस प्रकृत का निःसंदिग्ध उत्तर देने के लिये विज्ञान प्रस्तुत ही नहीं है । मैं द्रष्टा हूं । सामने एक शिशिर विन्दु देख रहा हूं । इस शिशिर विन्दु की सत्ता और शक्ति प्रभृति हमारे सामने के स्थान में और हमारे मनोयोग के इसी क्षण में परिसमाप्त हो जायेगी ? ऐसा विज्ञान नहीं मानता !

यह विराट विश्व समग्ररूप से और समसूत्रवत् प्रतिनियत स्पन्दित होता रहता है। यदि हम इस स्पन्दन को उमिरूप मानें, उस स्थित में यह स्पष्ट है कि किसी भी काल अथवा देश में उस उमि का परिच्छेद अथवा अन्त नहीं है। यह अवश्य है कि किसी दर्शक विशेष के अभिनिवेष में अथवा सम्पर्क में वह सीमाहीन उमि किसी एक स्थान (हीयर) पर अथवा किसी एक मृहूर्त (नाऊ) में स्वयं को घनीभूत रूप से (कन्डेन्सड्) प्रकाशित करती है। उसके इस प्रकार की प्रदर्शन चेष्टा के द्वारा हमारे सम्मुख वह छोटा सा शिशिर विन्दु परिवृश्यमान होने लगता है। हमारा व्यवहार अथवा कार्य चलाने के लिये विश्वरूप ही हमारे सम्मुख छोटे से वामन रूप में प्रकट होने लगता है। जो स्वयं सीमाहीन और अगाध सिन्धु है, वही इस प्रकार से हमारे लिये वर्षा का जल, नदी, हद इत्यादि में रूप सम्मुखीन होने लगता है।

प्रकाश अथवा अनुभूति का उच्चतर ग्राम वह किसके निकट उन्मुक्त होगा, किस दृष्टि से ? विज्ञान की प्रांतभूमि में ( एट दी बाउण्ड्री लाइन ) किस संकट के सम्मुखीन होना है ?

यह सत्य है कि वर्त्तमान युग में विज्ञान शक्ति को एक प्रकार से जड़ मान्यता के पाश से उन्मुक्त करने में समर्थ हो सका है। अर्थात् वर्त्तमान में Energy केवल मात्र Brute Blind Force हो नहीं है, जिसके सम्बन्ध में न्यूटन के युग में इसी चित्ताश्चान्त वृत्ति को लेकर इक्वेशन और फारमूला प्रचलित थे। यदि जड़ विज्ञान की मूल वस्तु इलेक्ट्रिसिटी नहीं है, तब हम उसे स्वरूपतः नहीं जानते और समग्र- हपेण भी नहीं जानते ! अब हम लोगों से यह नहीं कह सकते कि वह वस्तुतः प्राण अथवा चेतना की एक सार्वभौम अभिव्यक्ति नहीं है। अतः यह कहा जा सकता है कि ज्योतिष्मत्व का महत्तर एवं उज्वलतर रूप अब अन्वेषण का विषय हो रहा है। यह अब अत्यन्त गंभीर रूप से अन्वेषित हो रहा है। अर्थात् अब विज्ञान भले ही मुख से न कहे तथापि अन्तरतमः रूप से माननें को विवश है कि अभी तक उसने शक्ति

का जो भी परिचय दिया है, वह उसका सत्य परिचय कदापि नहीं है। वह उसके बहिःप्रकोष्ठ का बहिरंग परिचय मात्र है।

हम ज्योतिष्मत्व की प्रान्त सीमा में आकर खड़े हैं, परन्तु उस ज्योतिष्मत्व का वह दिशा प्रदर्शक कीन है जो हमें इस अर्धजड़ता और अर्धचेतना के संकट से त्राण दिलाकर परिपूर्ण आलोक में, दिधादृन्द के पार ले जायेगा? विज्ञान का जो यह अभिसार ज्योतिष्मत्व की ओर का है, उसका पुरोगामी और पुरोहित कौन होगा? विज्ञान अपने यंत्रों तथा मननादि के द्वारा जितनी अनुभूति एकत्र कर सकता है, मात्र उतनी अनुभूतियों द्वारा विज्ञान की कुण्ठा तथा कार्पण्य दूरीभूत नहीं हो सकता। अतएव आवश्यक अनुभूति के उच्चतम ग्राम में उन्मेष होना आवश्यक है। यही है ऋषि की दृष्टि, जिसके द्वारा वह आवरण हमारे सामने से हट जा सकता है।

> भूरादि सप्त व्याहित अथवा सप्तख्याति के द्वारा अनन्तवत् लक्षित हो जाता है।

अनन्तवत् से क्या ज्ञात होना है ? सब कुछ की अपने सीमा के पार जाने के लिये चिरन्तन आस्पृहा

यह पहले कहा जा चुका है कि सत्य स्वरूप ब्रह्म एक परमाश्चर्य तत्व है। इसके सम्बन्ध में अवच्छेद आदि पंच प्रकार की बाधाओं अथवा लिमिटेशन का कोई महत्व ही नहीं है। यदि तत्वतः ब्रह्मवस्तु ऐसी होती, उस स्थिति में सत्यम् तथा अनन्तम् रूप स्वरूपलक्षण पूर्णतः व्यवहृत होता। उससे न्यून किसी भी वस्तु से उसका सम्बन्ध ही नहीं रहता। इसीलिये कारिका में कहा गया है कि ब्रह्मवस्तु का निजस्व धर्म है आनन्त्यम्। किम्बहुना यदि इसे ब्रह्म का धर्म कहें, तब धर्म और धर्मी में कोई भेद ही नहीं रह सकता। अर्थात् ब्रह्म और अनन्त तत्वतः एक ही हैं। केवल बोलचाल की भाषा में इन्हें दो समझा जाता है। ब्रह्म का स्वरूपगत् जो आनन्त्य अथवा भूमत्व है, उसके साथ भूरादि सक्त व्याहृति के अनन्तवत्व का भेद प्रदर्शन करने के लिये कारिका में उक्त है 'अनन्तवत्वं तु सप्तमुं'। अर्थात् अनन्तवत्व शब्द से जो सूचित होता है, वह किसी का अन्त अथवा सीमा है (अन्तवत् ), किन्तु वह क्रमागत अन्त अथवा सीमा के पार भी ले जाता है।

अर्थात् मानों वह कह रहा है— "तुमने इसके भीतर प्रवेश करके इतना देखा और पाया है, किन्तु देखो हम इस सीमा को भंग करके बहिगंत् हो रहे हैं, हम बृहत्तर और महत्तर हो रहे हैं। क्रमशः 'ज्यायान्—वरीपान्' हो रहे हैं। यदि हो सके तब तुम भी अपनी दृष्टि को उत्तरोत्तर विशाल करो, तुम अपनी प्राप्ति को भी हमारे साथ-साथ उत्तरोत्तर 'महीयान तथा वरीयान्' करो।'' भूः रूपी प्रथम व्याहृति कहती है "यह देखो ! मैं तुम्हारे सामने हूं। तुम मुझे निजस्व करो, अपना

बना लो '' इसी के साथ-साथ वह किसी उर्ध्वतम धाम की ओर अंगुलिनिर्देश करते हुये कहती है ''यह देखो ''।

इस धाम को जिसे 'भू:' व्याहृति प्रदिशत कर रही है, हमने 'स्व:' के रूप में उसका वर्णन किया है। अतः प्रथम व्याहृति अपनी कुछ सम्पदा हमें देते हुये कहती है "अन्तवत् परिमित सामग्री लेकर पड़े रहने से कोई लाभ नहीं होगा। यह जो असीम सम्पदा का भण्डार तुमसे अगोचर है, उसके सन्धान के लिये प्रवृत्त होना पड़ेगा।'' इसी अन्तवत् की सीमा को पार करने के लिये जो चिरन्तन आकृति है, उसी के लिये वेद ने उदात्त कण्ठ से कहा है "अमृतस्य पुत्रा अमृता अभूम''। इसी आकृति ने ब्रह्मवादिनी मैत्रेयी के प्राणों से उठते हुये यह आकांक्षा व्यक्त किया था 'येनाहम् नामृतस्याम् किमहं तेन कुर्याम्''। अतएव हम देखते हैं कि अनन्तवत्व के मूल में यही गभीरतम आस्पृहा है। अनन्त कभी भी किसी सीमा में बंधकर नहीं रह सकता। ब्रह्मस्वरूप में जो अनन्तवत्व ध्रुव तथा परिनिष्ठित है, वही सृष्टि के प्रत्येक रेणु में स्वयं को खोकर मानो पुनः अपने को खोजने के प्रयास में उदग्रीव और व्याकुल है। यह भी है ब्रह्म का अपनी सृष्टि में एक अभावीनय रूप से अनु-प्रवेश "तत् सृष्ट्वा तदेवाणु प्राविज्ञत्''।

अच्चि प्रमृति के द्वारा ज्योतिष्मत्व लक्षित होता है । अग्नि शुक्लवत्मां, कृष्णवत्मां है । ज्योतिः तथा रस का पारस्परिक साहचर्य तथा एकात्मता की भूमि

पूर्व सूत्र में हमने अनन्त तथा भूमा का सन्धान प्राप्त किया है। वर्तमान सूत्र में उसी भूमा को ज्योति: और रस की परिपूर्णता तथा अभेद पराकाष्ठा के रूप में खोजना होगा। हमारे साधारण अनुभव में ज्योति को अग्नि, तेजः, तिज्ञत इत्यादि व्यक्त एवं अव्यक्त रूप से जाना गया है। जो विज्ञान में प्रत्यक्ष है, उसे उसने सूक्ष्मता एवं विपुलता की और भी गम्भीर भूमि में ले जाने का प्रयत्न किया है। बहिविश्व की क्रिया के मूल में जो शक्ति है, उसे विज्ञान ने न्यूक्लियर एनर्जी पर्यन्त पहुँचा दिया है। प्राण और चेतनारूप से परिचित शक्ति के सम्बन्ध में आज तक विज्ञान कोई सम्यक् समाचार दे सकने में अक्षम रहा है। शक्ति की इस प्रकार की त्रिधा अथवा बहुधा अभिव्यक्ति के मूल में समता अथवा सामञ्जस्य का कोई आधार अथवा उत्स है अथवा नहीं है; इस सम्बन्ध में भी विज्ञान निरूत्तर है।

इतने पर भी यह सत्य है कि वह सर्वविध समीक्षा और परीक्षा की प्रकाश रेखा में ही अग्रगामी और गतिशील होता जा रहा है। यहाँ कठिनाई यह है कि विज्ञान जिस आलोक में अनुसन्धान कर रहा है, वह कभी-कभी बुझ जाता है। यही नहीं, वह अनुसन्धान की प्रान्तभूमि में पहुँचते-पहुँचते स्वयं को एक गाढ़तर तमस् के क्रोड़ (Inscrutable unknown) में खो देता है। यह सत्य है कि आत्मानुभूति और विश्वानुभूति का सबसे अन्तरंगतम वाह्यताप, तड़ित, आलोक आदि तो है ही नहीं। वह है प्राण तथा चेतना। दोनों को जितने साक्षात् रूप से हम जानते हैं, उतनी गाढ़ता से हम बहिं विश्व में कुछ को भी नहीं जानते। अय— च, इन दोनों के बारे में विज्ञान का संशय अत्यन्त प्रगाढ़ है और अज्ञता भी अपरिसीम है। अतएव यह प्रतीत होता है कि विज्ञान ने जिस अग्नि को अपनी गवेषणा वेदी पर प्रदीप्त किया है, वह अग्नि वास्तव में कुष्णवर्त्मा है, धूम्र से समावृत है।

इस कृष्णवर्त्मा अग्नि की दीप्ति दृष्टि को जितना अधिक स्वच्छ करती है, उससे भी अधिक धूम्र और ज्वाला से आकुल भी कर दे रही है। अतएव प्रश्न उत्यित होता है कि निर्धूम, धूम्रहीन अग्नि कहाँ है? उस अग्नि को कैसे प्रज्वलित करूँ? वह अग्नि कृष्णवर्त्मा नहीं है, शुक्लवर्त्मा है। इसकी साधारण संज्ञा है ज्योति:। हमारे परिचय वाला अग्नि, तेजः, आलोक आदि इसी ज्योति का ही कृष्ठित, लुण्ठित तथा गुण्ठित रूप है। इसी कृण्ठा आदि के कारण कार्पण्य होता है। इस कार्पण्य के दूर होने पर ही हमारे सम्मुख ज्योति का पथ उन्मोचित हो सकेगा। यदि किसी उपाय से यह कार्पण्य दूर हो सके, तब हम जिस पथ को देखते हैं, वही है 'अचिरादि पथ'। जो योगवल से शरीर त्याग करते हैं, वे इसी मार्ग का इसी पथ का वरण करते हैं। ''शुक्लकृष्णे गतिह्येते'' गीतोक्त इस द्विवधा गति में शुक्लागित की ही प्रशंसा की जाती है। केवल प्रयाण काल की ही नहीं, जीवन की जो साधना है, उसे भी इसी शुक्लागित के अनुसरण द्वारा व्यापृत कर देना होगा।

इस शुक्लवर्स में जितनी ही अग्रगामिता आयेगी, उससे यह स्पष्ट होता जायेगा कि हममें तथा विश्व में अभिन्यक्त समस्त शक्तियां (अर्थात् जड़, प्राण तथा चेतना) हमें एक अभिन्न परमरसोज्वल मूल की ओर ले जा रही हैं। अब जड़-प्राण तथा चेतना में जो दुस्तर व्यवधान है और विरोध है, वह सब परिलक्षित होने लगता है। क्रमशः यह परिलक्षित होगा कि हमारे आलोक के अभिसार पथ का व्यवधान दूरीभूत हो रहा है और वह विरोध एक अभिन्न सत्यच्छन्दः और मधुच्छन्दः के शासन में आकर परम समन्वय तथा अच्छेद्य मैत्री में परिणत होता जा रहा है।

अतः ज्योतिष्मत्व का पथ है 'दि वे आफ सुप्रीम इन्टिग्रल योगा''। हमास्रे साधारण, अयुक्त, युञ्जान अवस्था में भी ज्योति तथा रस, आलोक तथा पुलक की 'हाथ पकड़ने' वाली अवस्था जन्मिषित हो जाती है, तब भी वह मिलन परिपूर्ण और स्थायी नहीं होता। अतः प्रश्न होता है कि क्या उपलब्धि का कोई ऐसा परमस्थान है जहाँ ज्योति यह कहे कि 'मैं ही रस हूँ। रस के अभाव में मेरी स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं रहती।' जहाँ आलोक यह कहे कि 'पुलक मेरा साथी है। मैं और पुलक एकात्मा हैं, एक ही वस्तु हैं।' यहाँ तक उन्नीत हुये बिना ज्योतिष्मत्व का सन्धान नहीं मिल सकता।

#### शुक्लवर्त्म अभ्यारोह में पर-पर अनभूति और सब के जप-ध्यानादि का ऋम

हमारी नित्यपरिचय की पार्थिव अग्नि से प्रारंभ करते हुये विज्ञान की तैजस वस्तु (रेडियेन्ट मैटर अथवा एनर्जी), ध्यान के (धीमिह) वरणीय भर्गः और अन्त में तुरीय भाव अथवा 'ज्योतिषां ज्योतिः यस्य भासा सर्वमिदं विभाति' पर्यन्त भास्वर और भास्वान की एक क्रमोध्वंगामी धारा चल रही है। इस धारा की विश्वान्ति है 'ज्योतिषां ज्योतिः' रूपी पदार्थ में । क्योंकि वहां ज्योति निरतिशय और निरपेक्ष (लाईट एज एन्सोल्यूट) है। हमने पहली विवेचना में इन सभी क्रमोन्नत भूमि परम्पराओं को सप्ताचि अग्नि के रूप में पहचाना है। विभिन्न भूमियों में इनकी संज्ञा अथवा नाम भिन्न हैं, फिर भी इनकी साधारण संज्ञा है 'अचिः' (ऋक् तथा अचिः, इन दोनों के मूलगत सादृश्य को देखो)।

इस अचि: के पथ पर अग्रगामी होने के लिये हम जिस मंत्र का प्रथमतः जपध्यान करते हैं, वह है वही अव्यारोह मंत्र "ॐ तमसो मा ज्योतिर्गमय"। जब हम इस योग में आरूढ़ हो जाते हैं, तब हमारी उपलब्धि जिस मंत्र तथा वाणी को अभिव्यक्त करना चाहती है, वह है प्रसिद्ध वेदवाणी "अगस्म ज्योतिरिवदाम देवान्" हम ज्योति के लोक में उपनीत हो गये हैं और उस लोक की दैवीशक्ति और विभूति का साक्षात् कर सके हैं। तत्पश्चात् इस भूमि में आरूढ़ होकर जब अपनी सत्ता की ज्योति तथा रस के साथ परिपूर्ण अभेदावस्था का अनुभव करते हैं, तब वाणी "ॐ ज्योतिरहं विरजा विपाप्मा विमृत्युः विशोकः" का स्मरण करने लगती है। मैं स्वयं ज्योति स्वरूप हूं। मुझमें रजः एवं पाष्मा का लेश भी नहीं है। अतः मैं शोक और मृत्यु के पार जा पहुँचा हूं।

# विज्ञान के दृष्टिकोण से वस्तु तथा शक्ति के विश्लेषण का समीकरण। इसकी काष्ठा कहां मिलेगी?

आधुनिक जड़विज्ञान वस्तु तथा शक्ति (मास एण्ड एनर्जी) का समीकरण करने में समर्थ हो गया है। उसने एक सीमा तक शक्ति को जड़ता से मुक्त करके तैजस कलेवर पहनाने का उपक्रम भी किया है। विज्ञान की दृष्टि में पदार्थ की नाभि में स्थित शक्ति परच्छन्दा न होकर स्वच्छंदता धारण कर चुकी है। इसे जपसूत्रम् २३१

'इनडिटरिमनेसी प्रिंसपल' कहा गया है। इतने पर भी यह प्रश्न दिनोंदिन उद्ग्रीव होता जा रहा है कि हमारे अन्तरतम का परिचय देनेवाली जो प्राण तथा चेतना है, उसके साथ इन सभी इक्वेशन और फारमूला का शिक्तसम्पर्क कितना है ? किंम्बहुना जिस अचिः के पथ का सन्धान चल रहा है, उसके संधान में किसी भी प्रकार से प्राण तथा चेतना को छोड़ा नहीं जा सकता। साथ ही साथ यह उपलब्धि भी हो रही है कि यदि कहीं शक्ति के वास्तिक सत्य स्वरूप और आकृति को खोजना है, 'रियैलिटी तथा पैटर्न' को पाना है, तब उसके लिये चैतन्य तथा प्राण को गम्भीरतर तथा विपुलतर प्रकाश में ही पाना होगा। अर्थात् शक्ति विश्व में ओतप्रोत है, और विश्व के आधार तथा नियामक रूप में प्राण तथा चैतन्य हैं। इनमें ही खोज करनी होगी।

इसी को लक्ष्य करते हुये गीता में श्री भगवान ने कहा है "प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं बीजमव्ययम्"। वैज्ञानिक की शक्ति इसी भगवती शक्ति का ही एक पाद है। उसकी एक मात्रा अथवा एक कला है। काष्ठा अथवा सीमा की खोज चल रही है। विगत शतक का विज्ञान एक बिलियर्ड टेबुल पर कतिपय वामनाकार बिलियर्ड सजाते हुये, उसी की परस्पर की 'ठोकाठोकी-धक्काधुक्की' के द्वारा विराट विश्व की समस्या को खोज रहा था। आज वह इन सबको हटाकर, इन्हें चूर्ण विचूर्ण करके, उसके स्थान पर अनेक तैजस आकृति (एनर्जी पैटनं) को सजा रहा है। परन्तु आज भी विज्ञान यह नहीं जान सका है कि यह सब तैजस आकृतियां किसकी हैं? उसने आणविक शक्ति के आकार में उस आसुरी मूर्ति को ही पाया एवं देखा है। किन्तु वह वास्तव में क्या है? क्या हम किसी दिन विज्ञान के कण्ठ से इस प्राचीन वेदवाणी को सुन सकेंगे "अगस्म् ज्योतिरिवदाम देवान्"।

# प्रकाश और प्रकाशयिता

नित्य हवन के "ॐ अग्निज्योंतिः ज्योतिरग्निः स्वाहा" इस भाव से गोचर तथा अगोचर सर्वविध अग्नि की ज्योतिः के साथ अभेदभावना करते हुये, जिस मंत्र का विनियोग होता है वहाँ से प्रारम्भ करते हुये "ॐ ज्योतिरहं" इत्यादि विविदेषा सन्यास के विरजा होम तक अपनी आत्मा और परम ज्योति की साक्षात् अभेद भावना द्वारा एक उद्ध्वविशाल ज्योतिर्धाम हमारी अनुभूति में प्रकट हो जाता है। भुभुँव स्वः प्रभृति सप्तन्याहृति अथवा ख्याति को उद्ध्वविशाल असीम ज्योतिर्मय की एक प्रान्तभूमि (लीडिंग स्टेज) कहा जा सकता है। अब इस विशाल से विशालतर, उज्वल से उज्वलतर प्रकाश के लिये हमारे अन्तर में जो प्रकाशक अथवा अवभासक है, उसकी भी अनेक क्रमविन्यस्त परम्परा को स्वीकार करना ही होगा। इस प्रकाशियता का वर्णन अगले सूत्र में किया जायेगा।

अक्ष अथवा इन्द्रिय से प्रारम्भ करते हुये हमारे विषय ग्रहण की जो वस्तु है तथा ग्रहण का जो उपाय है, उसके उत्तरोतर उत्कर्ष (भूयस्त्व ) के द्वारा प्रकाश मत्व लक्षित होता है।

#### ग्रहण किसे कहते हैं और उसके भूयस्त्व से क्या तात्पर्य है ?

जिसके द्वारा किसी विषय को हम अपने बोध अथवा ज्ञान में ग्रहण करते हैं, उसका साधारण नाम है ग्रहण। इस ग्रहण का विषय हुआ ग्राह्म। जो ग्रहण करता है, वह है ग्रहीता। वाह्मरूप रस आदि विषय सम्बन्ध से इन्द्रियों को ग्रहण कहते हैं। मनः को षष्ट इन्द्रिय स्वीकार करने पर सुख-दुःख आदि आन्तर विषय समूह को भी इन्द्रियग्राह्म कहा जाता है। इन्द्रिय का एक अन्य नाम है अक्ष। (जैसे भगवान का एक नाम है अधीक्षज)। अक्ष तथा ग्रहण, इन दोनों शब्दों में व्याप्य-व्यापक संबंध हो जाता है। अर्थात् ग्रहण व्यापक है, अक्ष उसका व्याप्य कहा गया है। इससे यह विदित होता है कि हम चक्षुकर्ण प्रभृति वाह्म इन्द्रियों के द्वारा, यहाँ तक कि अन्तः-करण के भी द्वारा जिन विषयों को जान लेते हैं, हमारा बोध, अनुभव, ज्ञान केवल उतने में ही सीमावद्ध नहीं है। उतने में ही परिसमाप्त नहीं है।

हमारे साधारण इन्द्रियज्ञान और मानव संज्ञान से भी अतीत तथा उध्वं अन्य ज्ञान की भी सत्ता है। ऐसे ज्ञान को अतीन्द्रिय ज्ञान अथवा अतिमानस ज्ञान कहते हैं। ऐसे Super-Sensuous और Superamantal Experience के लिये हमें निश्चय ही अन्य विधि का प्रकाशन करते हुये इनकी सत्ता संभावना को अंगीकार करना होगा। यदि इस प्रकाश व्यापार को हम प्रहण (Owing an acceptence of what has been disowned and ignored) कहें, तब यह स्पष्ट हो जाता है कि उधंतन प्रकाश की जो भूमि है, उसके सम्बन्ध में केवल हमारी अभिज्ञता ही नहीं, प्रत्युत् विज्ञान की अभिज्ञता भी एक अंश मात्र ही है। उसका जो ऋत् एवं छन्द है, वह निम्न भूमिस्थ छन्दः का आनुगत्य नहीं करता। वह नीचे के निम्न भूमिस्थ छन्दः को अपने अनुगत कर लेता है, अपने साथ मिला लेता है। इसे कहते हैं Integral Senthesis। इस समय ऊपर नीचे एवं मध्य की भूमियों को आक्रान्त करके जो समग्र प्रकाश का राज्य स्थित है, उसके प्रकाशक का सामान्य नाम है दृशि—"जो दिखलाता है।"

हमने यह उपलब्ध किया कि यह दृशि कोई सीमित अथवा बन्धनयुक्त वस्तु विशेष नहीं है। यह है मुख्य प्राण तथा विराट चेतना धर्म का धर्मी। यह अवस्य Dynamic है। अतएव इसके लिये "ततोभूयः", 'ततः किम्' रूपी प्रश्न तथा प्रयास स्वभावतः ही उपस्थित होने लगते हैं। इसी के लिये सूत्र में कहा गया है "अक्षादिग्रहण भूयस्तेन"। अक्षादिग्रहण रूप प्रकाश धर्म है भूयः, ततोभुवः, ततो-

ऽपि भूयः । इस प्रकार से एक असीम सत्य-शिव-सुन्दर की पराकाष्ठा प्राप्त करने के लिये अग्रसर हो रहा है।

#### आधिभौतिकादि भिन्न प्रकार की दृष्टि दृष्टांत

श्रुतिप्रसिद्ध आध्यात्मिक, आधिदैविक तथा आधिभौतिक रूपी त्रिविध दृष्टि से ग्रहण अथवा दृशि को देखा जाता है। जैसे चक्षुः एक ग्रहण है। आधिभौतिक दृष्टि के अनुसार यह दिखलाता है बाह्यरूप से स्थित स्थूल-सूक्ष्मादि पदार्थों को। हम इसी में यंत्रों के माध्यम से जो देखा जाता है, उसे भी 'शामिल' कर लेते हैं। हममें यह जो देखने का ब्यापार (क्रिया) घटित हो रहा है, वह वास्तव में हमारे अन्दर सीमा-बद्ध किसी शक्ति से ही घटित हो रहा है, यह तथ्य विचार में नहीं आता! इसके आधार, अधिष्ठान में नियामक रूप से किसी विपुलतर शक्ति की विद्यमानता रहती है। वह शक्ति चेतना तथा प्राण की ही श्रेणी में आयेगी। उसे जड़ की श्रेणी में नहीं रक्खा जा सकता। अर्थात् उसे कोई Cosmic Material Agency कहना उचित नहीं होगा।

इसलिये इस 'देखने' की प्रक्रिया की पृष्ठभूमि में नियंत्रक रूप से जो विश्व-जनीन प्राण तथा चेतना शक्ति विद्यमान रहती है, उसे देवता कहते हैं। इसी के अनु-सार चक्षु के अभिमानी देवता का नाम है आदित्य। आदित्य का अन्य नाम है प्राण। प्राण तो ब्रह्म की ही अभिव्यक्ति है। यह हुआ आधिदैविक रूप से इस व्यापार को देखना। किन्तु इस प्रकार से 'देखना' ही 'देखने' का अन्त नहीं है। क्योंकि पहले के दो प्रकार के 'देखने' में ही मैं खोजता हूँ अपने से बाहर की (मानों) किसी एक अनात्मीय सत्ता अथवा शक्ति को (अनात्मीय अर्थात् आत्मा से अतिरिक्त, आत्मा में न खोजकर बाहर खोजता हूँ)। एक बार अपनी ओर दृष्टि फेरकर अपनी आत्मा में इन सब की मूल तथा प्रतिष्ठारूप परिणित को खोजकर पाना ही होगा। यही है आध्यात्मिक दृष्टि के द्वारा देखना।

#### आधिभौतिक दृष्टि की सीमा एवं उसके निमित्त वैज्ञानिकों का संकोच

भूत और भौतिक पदार्थ के अधिकार में जो दृष्टि आना चाहती है, वह है अधिभौतिक दृष्टि । विज्ञान इसी दृष्टि के अनुशीलन और सम्प्रदान में व्यापृत रहता है। समीक्षा, परीक्षा, अन्वीक्षा (Observation, Experiment, ratiocination) ही विज्ञान की शिष्टसम्मत गवेषणा का पथ है। यथेष्ठ सावधानता का अवलम्बन के कर गवेषणा के उपाय और पद्धतियों को यथासम्भव उन्नत तथा माजित करने के उपरान्त भी यह कहा जा सकता है कि विज्ञान के द्वारा निरूपित कोई तथ्य अथवा

तत्व पूर्णतः निर्भरयोग्य नहीं है । समीक्षण तथा परीक्षण के लिये विज्ञान ने उत्तरो-त्तर उत्कृष्ट यन्त्र और उसकी प्रयोग प्रणाली का आविष्कार किया है ।

जो यथार्थ, समग्र तथा पूर्ण है, वह अभी भी अत्यन्त दूर है। हम देखते हैं कि सत्यख्याति में उपनीत हुये बिना कोई भी लेख स्थिर, समग्र और अविभिन्न रूप से उपलब्ध नहीं हो सकता। विज्ञान भी जिन चार आग्रतनों की खोज में व्यापृत है, उन चारों का अतिक्रमण करके, अथच उन चारों के साथ और भी तीन आग्रतनों को मिलाना ही होगा। इस मिश्रण द्वारा सप्त संख्या सम्यन्न हो सकेगी। यदि आयन्तन को 'तनु' कहा जाता है, उस स्थिति में त्रितनु की सत्ता स्पष्ट होने लगती है— जैसे मान्त्री, शाक्ती तथा ब्राह्मी तनु। जब तक प्रकाशमत्व के समुन्नत स्तरों का उन्मेष नहीं हो जाता, तब तक इन त्रिविध महीयसी तनु समूह का सन्धान मिल सकना असंभव सा है। पूर्वोक्त नारायणी स्तव में 'चेतना तथा श्रद्धा रूपी' शब्दद्वय के माध्यम से मांत्री तनु को, 'शक्ति' शब्द के द्वारा शाक्ती तनु को और 'मातृ-व्याप्ति तथा चिति' रूप शब्दत्रय के द्वारा ब्राह्मी तनु को लक्षित किया गया है।

# काष्ठा अथवा सीमा को चार प्रकार से देखना । अध्यात्म जीवन में सब चाहनेवाला जो मर्मीप्रश्न है, उसके साथ इसका सम्बन्ध

आयतनवत्व की उपलिक्ध और उसके यथार्थ में अवगाहन करने पर (इन रिसपेक्ट आफ वैलिडिटी एण्ड वैल्यू) सप्त सोपान अथवा पर्व की अन्वीक्षा तथा विचार के लिये विज्ञान ने जिस विशेष टेक्निक् की सहायता ली है, उससे भ्रम-प्रमाद की संभावना यथासंभव निरस्त होती जा रही है और हमारे सम्मुख तथ्य-समूह स्पष्टतः प्रकट होते जा रहे हैं, फिर भी इन उपाय समूह की एक सीमा (लिमि-टेशन) है। उस सीमा के प्रति विज्ञान जितना सजाग है, हमारे साधारण सूचना-प्रदाता उतने सजाग नहीं हैं। इसीलिये हम विज्ञान के तथ्यों को जितनी निष्ठा के साथ पकड़े रहते हैं, विज्ञान स्वयं उतनी निष्ठा तथा उत्साह के साथ स्वयं अपने अन्वेषित तथ्यों एवं तत्वों के प्रति आबद्ध नहीं है।

# योग का मार्ग, परिपूर्णता और निर्व्यूढ़ता से इस पर अभिमुख होना चाहिये

अतः ज्ञान एवं अनुभूति के अभिनव उन्मेष-विकास का पथ हमें खोजना ही होगा। उस पथ का सामान्य नाम है योग। इस योगज दृष्टि के द्वारा आधिदैविक तथा आध्यात्मिक राज्य में हम क्रमोन्नत रूप से इसकी भूमियों को (अपने ज्ञान तथा परिचय में) प्रकाशित कर सकते हैं। यहाँ हम 'आध्यात्मिक' शब्द का व्यवहार विशेष गंभीर अर्थ में कर रहे हैं। शास्त्र ने अनेक स्थानों पर साधारण शरीर एवं मानस व्यापार को भी 'आध्यात्मिक' की श्रेणीं में ला छोड़ा है। जैसे

आध्यात्मिक दु:ख । किन्तु वर्तमान में हम अध्यात्म राज्य की उर्ध्वतन भूमि तथा स्तरों के सम्बन्ध में ही विशेष रूप से विवेचना करने में प्रवृत्त हो रहे हैं। ( Realms of Higher Psychie and Spiritual Phenomenon )।

इस सूत्र की कारिका में कितपय योगज भूमियों का मात्र नाम ही दिया गया है, जैसे बोधि-सम्बोधि-ऋतम्भरा आदि । कारिका के अन्त में यह कहा गया है कि जो दृशि अथवा द्रष्टा हैं, जो स्वप्रकाश होने के कारण सब को प्रकाशित कर रहे हैं, उनके सम्बन्ध में किसी प्रकार के साधन अथवा सिद्धि की Proving का प्रसंग उठ ही नहीं सकता । वे स्वरूपात हान (इलिमिनेशन अथवा सबट्टैकशन) और उपादान (एडीशन अथवा एसिमिलेशन), दोनों से ही अतीत हैं, अर्थात् उनमें से ऋणात्मक रूप से कुछ निकाल सकना अथवा उनमें घनात्मक रूप से कुछ जोड़ सकना सम्भव ही नहीं है। सिद्धि-साधन, योग-वियोग अथवा हरण-पूरण प्रभृति समस्त प्रक्रिया जहाँ सावकाश है, वहाँ (विज्ञान में) वास्तविक परिपूर्णता अथवा निव्यूँदता (परफेक्टनेस और एवसोल्यूटनेस) नहीं रहती।

कायादि के द्वारा विशेषरूपेण निरूपित अथवा निरूपण योग्य होना ही आयतनवत्व का लक्षण है।

कोषपंचक किस प्रकार से कोषसप्तक रूप से गण्य होता है ?

सप्तरूपी मूलसंख्यान के द्वारा जिस प्रकार भूरादि व्याहृति, अविरादि अग्नि प्रभृति सप्तिविध होती है, उसी प्रकार काया के द्वारा लक्षित आयतन भी सप्तिविध हो जाता है। यह कारिका में कहा गया है। यह सप्तिविध आयतन सभी स्थलों में व्यक्त अथवा प्रकटरूप नहीं है। इनमें से अनेक अव्यक्त किंवा सम्पुटित रूपेण (इनफोल्ड) विद्यमान रहते हैं। अतएव इनमें से कितपय के साथ हमारा साक्षात् परिचय हो जाता है, परन्तु अनेक के साथ हमारा साक्षात् परिचय नहीं रहता। साक्षात् परिचय न रहने पर भी ये प्रभावहीन नहीं हो जाते, प्रत्युत जो अगोचर तथा अव्यक्त (असौ वा स्वः) है, उसी के द्वारा सम्मुखीन एवं गोचर का लालन-पालन होता रहता है।

जीव में साधारणतः पंचकोष की स्थिति मानी गयी है। पंचकोष + जीव + वाक् मिला देने पर कोषसप्तक हो जाते हैं। यहाँ जीव का तात्पर्यार्थ है—कोषसप्तक की नाभिनिष्ठ केन्द्रीण सत्ता तथा शक्ति (Nuclear Substance or Power manifesting itself as 'अहम्' अथवा The Self) सूचित होती है। इस नाभि अथवा केन्द्र से सत्तान्वित होने के ही कारण कोष समूह भी स्वयं को एक विशेषरूप से सजा (आर्गेनाईज्ड) लेते हैं। इसी केन्द्र की सत्ता के कारण कोष रूपी विशेष यन्त्र (एपरेटस) स्वयं को एक विशेष नियम तथा छन्दः के अन्तर्गत् क्रियाशील

रखते हैं। अतः जीव को छोड़ देने पर कोष समूह में पारस्परिक सिन्ध संयोग नहीं रह जाता। जीव एक प्रकार से 'ययेदं धार्यते जगत्' है (Coordinating and Controlling Principle) है। तदनन्तर 'वाक्' को भी इस यन्त्र (आर्गेनिज्म) के एक मुख्य स्थान में स्थित करना ही होगा। 'वाक्' केवलमात्र उत्पाद्य फल (Evolved resultant of other Factors) नहीं है। वह स्वयं भी उत्पादक (इवाल्विंग एजेन्सी) है। अतएव जीव एवं वाक् का अन्तर्भाव करने, मिलाने से कोष पंचक की उपलब्धि कोषसप्तक के रूप में हो जाती है।

#### सप्तविध आयतन के अन्तिम तीन क्या हैं ? वे कैसे मिलते हैं ?

सूत्र में 'कायादि' शब्द का प्रयोग किया गया है। 'काय' शब्द का केवल स्यूल गोचर अर्थ स्वीकार करने से विवेचना नहीं हो सकेगी। इसे विभिन्न 'ग्राम' में समझना ही होगा। इसे उपलब्धि में भी पाना होगा। जैसे श्री चण्डी में प्रसिद्ध नारायणी स्तव है। उसमें भगवती के विभिन्न रूपों का वर्णन प्राप्त होता है। उन सभी रूपों को बारम्बार नमस्कार किया गया है। 'कायादि' की विवेचना करने में प्रवृत्त होने पर हमें इन रूपों में से सात की विशेष रूप से ध्यानपूर्ण धारणा करना होगा।

प्रथम = छायारूपेण संस्थिता = What is Apparent.

द्वितीय - शक्तिक्षेण संस्थिता - What is manifesting as Power.

तृतीय = जातिरूपेण संस्थिता = What is evolved as Type or Pattern.

चतुर्थ = वृत्तिरूपेण संस्थिता = What manifests as function.

पंचम = स्मृतिरूपेण संस्थिता = What is at the Back as potency or predisposition.

षष्ठ = व्याप्तिरूपेण संस्थिता = What prevades as the continum. सप्तम = चितिरूपेण संस्थिता = What sustains as Divine Life and Consciousness.

इस प्रकार से हमने चण्डी में अंकित इस नारायणी स्तव में काय अथवा आय-तन के सप्त पर्याय को देखा। साधारण बोध के दृष्टिकोण से हम आयतन की उप-लब्धि ४ प्रकार से करते हैं, यथा—दैशिक, कालिक, वास्तव तथा छान्दस। जो विज्ञान अधिभौतिक रूप से सब कुछ को देखता जा रहा है, वह विज्ञान भी इस चतु-विध आयतन की खोज में रहता है। इसमें 'छान्दस्' से यह व्यक्त होता है कि वह आयतन अथवा आकृति, जो छन्द: को विशेष रूप से अधिकार में रखती है। आधु-निक विज्ञान ने विश्व के इस छान्दस आयतन को कतिपय मौलिक समीकरण सूत्रों (इक्वेशन्स) के माध्यम से व्यक्त करने का प्रयास किया है। "वास्तव" से क्या प्रतीत होता है? विश्व की जो 'असली' वस्तु है, वहाँ तक आधिभौतिक दृष्टि अवश्य ही नहीं पहुँचती। अतः उसके सम्बन्ध में विज्ञान द्वारा कुछ भी कह सकना संभव ही नहीं है।

विज्ञान के ज्यावहारिक क्षेत्र में जिसे 'Mass' कहा जाता है, वह अब 'Energy' के रूप में रूपायित होता जा रहा है। अर्थात् विज्ञानोक्त Mass और Energy में शक्ति (Energy) ही मौलिक है। Mass (वस्तु) उसका एक विशेष संस्थान और अवस्थान ही है। इन दोनों के बीच परिमाणगत अनुपात भी स्थिर रहा करता है। अत: जिसे हम 'वास्तव' कहते हैं, यदि उसे 'शाक्त' कहें, तब यह भी विज्ञान सम्मत ही है। विज्ञान की गवेषणा उपर्युक्त चार आयतनों के माध्यम से शनैं:-शनैं: सूक्ष्म तथा कारण भूमि की ओर अग्रसर होती जा रही है। हमारे सम्मुख जिस किसी पदार्थ का आयतन अथवा रूप प्रकट होता है, वह किस परिमाण में यथार्थ है, वह समग्र से कितना निकट है, पूर्ण के कितने पास में है, इस समस्या के समाधानार्थ विज्ञान भी किचित गवेषणा करता जा रहा है।

जो यथार्थ है, जो समग्र तथा पूर्ण है, वह अत्यन्त दूर है। हम देखते हैं कि जब तक सत्यख्याति में स्थिति नहीं हो जाती, तब तक कोई भी लेख स्थिर-समग्र तथा अविमिश्ररूपेण प्राप्त नहीं हो सकता। विज्ञान जिन चतुर्धा आयतन के अन्वेषण में व्यापृत है, उन चारों का अतिक्रमण करके, अथच उन चारों को प्राप्त करने के अनन्तर और भी त्रिविध आयतनों को उनमें मिलाना ही होगा। तभी सप्त सख्या पूर्ण होती है। यदि हम आयतन को एक अन्य संज्ञा 'तनु' प्रदान कर उस स्थिति में इन तीनों तनु को क्रमशः मान्त्री, शाक्त और ब्राह्मो तनु कहा जा सकेगा। जब तक प्रकाशमत्व के समुन्तत स्तरों का उन्मेष नहीं हो जाता, तब तक इन त्रिविध मही-यसी तनु का सन्धान नहीं मिल सकता। पूर्वोक्त नारायणी स्तव के चेतना तथा श्रद्धा को मान्त्री तनु, शक्ति को शाक्तीतनु और मातृ-व्याप्ति तथा चिति को ब्राह्मो तनु कहा जा सकता है।

#### काष्ठा तथा सीमा को चतुर्धा देखना अध्यात्म जीवन में जो सब कुछ चाहनेवाले मर्मी हैं, उनके साथ इसका सम्बंध

आयतनत्व की उपलब्धि तथा उनके यथार्थ का अवगाहन (इन रिसपेक्ट आफ वैलिडिटी एण्ड वैल्यू) करने पर हम सप्त सोपान अथवा पर्वों की धारणा करते है। वे हैं—

- (१) स्थूल गोचरता
- (२) सूक्ष्म गोचरता
- (३) परिसंख्येयता ( Measurability )

(४) परिकल्पनीयता ( As Scientific Theory )

(५) निदिध्यासितव्यता ( Validity and Value as revealed in yogic Experiment )

(६) परिनिष्ठितता ( As finally ascertained and Established )

(७) अपरोक्षता ( As perfect and direct Realisation )

इन सभी पर्वों की विवृत्ति तथा विवेचना इसी पुस्तक के अन्य खण्ड में कभी जायेगी। यहाँ यह लक्ष्य करो कि यदि पाद, मात्रा, कला और काष्ठा को आयतन के लक्षण में सम्मिलित किया जाये, उस स्थिति में भी जब तक काष्ठादि को भिन्नतः नहीं देखा जायेगा, तब तक उसकी परिपूर्णता नहीं हो सकेगी। इसकी चार दृष्टि-भंगी इस प्रकार से हैं:—

- (१) क्या काष्ठा अथवा सीमा को समग्र रूप से ग्रहण किया गया है?
- (२) क्या उसे अखण्डरूपेण ग्रहण किया गया है ?
- (३) क्या उसे विशुद्धरूपेण आयत्त किया है ?
- (४) क्या उसे पूर्ण समन्वधीरूपेण ग्रहण किया है ?

जब तक इन चारो का उत्तर नहीं मिल जाता, तबतक मानो कुछ ही दूर जाते-जाते काष्ठा भी काष्ठवत् पंगु हो जाती है। ऐसी पंगु काष्ठा में हमारी पूर्णं निष्ठा सम्भव ही नहीं होती। जैसे तुम हमें जड़ के क्षेत्र में जिस काष्ठा में ले जा रहे हो, क्या वह काष्ठा प्राण तथा चेतन के क्षेत्र में भी काष्ठारूपेण स्थित रहेगी? प्रकृति के प्राङ्गण में (इन दि डोमिनियन आफ नेचर) किसी व्यापार को एक सीमा तक पहुँचाकर, उसे वहीं स्थिर 'खड़ा' कर दिया। अब प्रश्न उत्थित होता है कि क्या प्रकृति क्षेत्र के उस पार कोई अप्राकृत अमायिक धाम है, अथवा नहीं है?

प्रकृति के इस पार कार्य-कारण आदि के जो नियम कार्यरत रहते हैं, क्या प्रकृति के उस पार भी वे कार्यरत हैं ? क्या कोई ऐसा उध्वँलोक नहीं है, ऐसा स्वतंत्र लोक नहीं है जो प्राकृतिक क्षेत्र के नियमों से स्वतन्त्र हैं और प्राकृतिक क्षेत्र पर अध्यक्षता कर रहा है ? क्या वहाँ प्राकृतिक क्षेत्र में कार्यरत तुत्यवल घात-प्रतिघात के स्थान पर एकान्त शरणागित तथा अहैतुक छुपा का सन्धान प्राप्त होता है ? अध्यात्म जीवन में इससे अधिक मर्मी प्रश्न और कोई भी नहीं है।

#### साधक के आयतन की पर-पर रूपान्तरावस्था उसी फल की उपलब्धि की पर-पर भूमि का उन्मेष

अन्त में यह विवेचित करना है कि साधक अपने जीवन के आयतन के को कैसे क्रमशः रूपान्तरित ( Reform or transform ) करता है ? हम अपने इस साधारण कार्यरत यन्त्र (शरीर) को भोगायतन कहते हैं। यह कोई स्थिर सामग्री नहीं है। शुभाशुभ कर्म के द्वारा इसका नियत परिवर्तन होता रहता है। प्राकृत धर्म के अनुसार भी यह नियत परिवर्तनात्मक ही है। यहाँ यह प्रश्न उत्थित होता है कि अपने आयतन में होनेवाले इस सत्त् परिवर्तन को हम किस प्रकार से साधना के अनुकूल कर सकते हैं? हमें जप साधना प्रभृति क्रिया के द्वारा अभीष्ठ (desired Tramsformation) परिवर्तन संघटित करना पड़ता है। जब हम अपने स्व प्रयास तथा निष्ठा के द्वारा कियत् परिमाण में अग्रसर होने की चेष्टा करते हैं, तब पूर्वोक्त उर्ध्वधाम की परमाश्चर्यमयी प्रेरणा तथा सहायता हमें मिलने लगती हैं। यही है साधक के लिये अत्यन्त 'भरोसे की स्थिति)।

ऐसा दृष्टान्त बाह्य प्रकृति में भी प्रत्यक्षगोचर हाता है। जैसे जल को ठण्डा करते-करते वर्फ बनाने का प्रयत्न हो रहा है। जब शैत्य एक निश्चित मात्रा में आ जाता है, तब जलीय मालिक्यूलों में सहसा एक परिवर्तन परिलक्षित होने लगता है। फलतः जल में कितपय नूतन धर्म प्रकाशित हो उठते हैं। केवल यही नहीं, तूतन व्यूहरचना के कारण जो शक्ति कार्यकारी होती है (मालीक्यूलर एनर्जी) वह इतनी प्रचुर मात्रा में स्थिर रहती है कि उसे देखकर अवाक् हो जाना पड़ता है। एक मज्बूत इस्पात के खोखले गोले में जल भरो। उसका तापक्रम शून्य डिग्री सेन्टिग्रेट करो। वह जल बर्फ बनकर उस इस्पात के गोले को चिटका देता है। वह गोला बफ के दवाव से फट जाता है। प्रकृति के विशाल राज्य में इसी प्रकार से न जाने कितने सुदृढ़ प्रस्तर खण्ड तथा स्तर विशीण होते रहते हैं। इसी प्रकार जब जल प्रबल उत्ताप के कारण वायवीय आकृति लेता है, तब केवल उसके मालीक्यूल ही नवीन रूप विन्यास नहीं करते, प्रत्युत् वहाँ भी हम एक प्रचण्ड शक्ति को आविर्भूत तथा कार्यकारी होते देखते हैं।

यह सर्वविदित है कि इसी शक्ति से वाष्पचालित यन्त्र चला करते हैं। मालि-क्यूल के स्थान पर और भी सूक्ष्म पर्याय को देखने से विदित होता है कि वस्तुसमूह का रूपान्तरण जिस अभावनीय रूप से होता है, उसी अनुपात में शक्ति उद्रेक और उसकी अभावनीय स्थित का भी ज्ञान होने लगता है। इस प्रसंग में एटामिक एनर्जी की सत्ता का स्मरण करो। इन सभी बाह्य दृष्टान्तों से यह विदित होता है कि जपादि साधना के ऋत् और मित्रच्छन्द; के द्वारा जब हमारे इस आयतन का रूपा-तरण होता है, तब केवल इसकी आकृति-प्रकृति ही परिवर्तित नहीं होती, अपितु इसके द्वारा एक अतर्कित महाशक्ति का उत्स हमारे सम्मुख उन्मुक्त होने लगता है। उद्देवतन लोक की अतर्कित सहायता = (अनफारसीन एड एण्ड ऐसिस्टेन्स फाम एवव)।

इस अतिकत सहायता की कृपा से से हमारे आयतन का परिवर्तन अत्यन्त

दूत एवं विपुलक्ष्पेण होने लगता है। मन में विचार उठता है "हमारा भी कोई है। हे स्वामिन् ! तुम्हारी कृपा और प्रसाद से ऐसा हो सका है।" इस क्पान्तरण को ही साधक समाज में साधनदेह, दिव्यदेह, सिद्धदेह, अप्राकृत चिन्मय देह की रहस्यमयी संज्ञा प्रदान की गयी है। भक्त वैष्णवों की दृष्टि में यह प्राकृत मायिक भौमदेह भजन के प्रभाव से परिवर्तित होकर प्रथमतः प्राकृत स्थित की सीमान्त रेखा पर जा उपस्थित होता है, वहाँ पर साधक विरजा स्नान कर लेते हैं। उस समय उनमें अप्राकृत चिन्मय लोक का अधिवासी होने की योग्यता आ जाती है। वैष्णवों के अनुसार विरजा के उस पार के उद्वर्तन अमायिक धाम को वैकुष्ठ, ब्रज अथवा गोलोक कहा जाता है। इन सब का अपना-अपना उपयोगी आयतन रहता है। अर्थात् वैकुष्ठ का जो आयतन है, उसे गोलोक में जाने के लिये स्वयं को तदनुसार क्पान्तरित करना पड़ता है। ब्रज के आयतन को समस्त रस के आस्वादन की पराकाष्ठा भूमि कहते हैं। इस दृष्टिकोण से आयतन के छन्द की पञ्चधा धारणा की जा सकती है। जैसे भौमच्छन्दः, विरजाच्छन्दः, वैकुष्ठच्छन्दः, गोलोकच्छन्दः तथा ब्रजच्छन्दः। इनके अवांतर भेद भी हैं।

इस आयतनवत्व के प्रसंग में मातङ्ग रहस्य भी प्राणिधान योग्य है। मातङ्ग है आयतन क्रम परिवर्तन का रूप।

> कृष्णं मूढं मतङ्ग मनित बहुबलं पातित भिन्नतुण्डं सिहेनान्यञ्च घोरं मदचलितिमिम चाङ्कः शाच्छोणशुन्डम् । पीयूषस्नापनार्थं सितकरियुगलं हेमकुम्भञ्चिवश्चन् मन्दाकिन्यां मदारं गजबदनगजं दिग्गजं वा गजेन्द्रम् ॥ जात्यं मत्राक्षराणां सपिद परिहरे दाद्यमातंङ्गमुण्डं हिङ्काराद् व्याजविद्याविषच विजयातां छन्दसां वाग्भवेन ॥ सोमस्नाने द्यीत प्रणवकरियुगोत्तलितं द्वमरेत उग्रं व्यग्रं च दुगं हरित परतरं श्रीगणेशेमतुंडम् ॥

वेदागमादि अम्नाय एक कृष्णवर्ण महाबिल मूढ़ मात क्क का वर्णन करते हैं। इस मात क्क को मात क्की जगद्धात्री प्रभृतिदेवी के ध्यान में लिन्नमुण्ड होकर पड़ा देखता हूँ (पातितं लिन्नमुण्डं)। यह सिंह वीर्यं के द्वारा निपातित और विमिश्यत होता है। इसे केवल मूढ़ रूप में ही नहीं (Not only as static massive Brute Force), परन्तु घोर (राजस) रूप में भी देखता हूँ। उस रूप में वह मदमत्त होकर इत:स्ततः प्रधावित होता है (मदचलित मिभं)। इस घोर रूपी मात क्का शासन होता है अंकुश के द्वारा। इसी के प्रभाव से वह शुभ्र शोणित वर्ण धारण कर लेता है। (अंकुशोच्छ्रोणशुण्डम)। इसके शासन का उपाय है अंकुश। इसे हम देवी के हाथ में आयुध के रूप में देख सकते है। इसकी जो वास्तविकता है, उसे

289

विचार कर समझो ! हम अन्यत्र यह देखते हैं कि देवी एक प्रस्फुटित शतदल में महामहिमामयी होकर समासीना हैं और उनके दोनों ओर दो श्वेतवर्ण हस्ति (हाथी) सुधासिन्धु से हेमकुम्भ भरकर देवी को पीयूष से नहला रहे हैं ! ये दोनों श्वेत करियुगल (हस्तिद्वय) कौन हैं, पीयूष स्नान का क्या रहस्य है ?

पुनश्च, जो ऐरावत इन्द्राणी शक्ति का वाहन है, उसने एक बार मदमत्ता-वस्था में मन्दािकनी की पावन धारा को रोकने की स्पर्धा किया था, किन्तु उसकी यह स्पर्धा न जाने कहाँ डूब गई। (मन्दािकन्यां मदारं)।

तदनन्तर मातङ्ग को हम अन्य भयत्रय में लक्षित करते हैं, प्रथम है उसका दिग्गजभय, द्वितीय है उसका गजेन्द्रोपाख्यान में विणित आर्त्तविह्वल रूप। तृतीय है स्वयं गजवदन गणेश जिनका शुन्ड गज के शुण्ड के समान है। इन तीन रूप का क्या तात्पर्यार्थ है?

पूर्व क्लोक में जिस कृष्णवर्ण का वर्णन किया गया है, वह गाढ़ पुंजीभूत तामस शक्ति का प्रतीक है। अतः वह मन्त्राक्षर में रहते हुये मन्त्रशक्ति के पूर्ण उद्धार तथा मन्त्रचैतन्य में बाधक है। इसी कारण मन्त्राक्षर में एक प्रकार का जाडच अथवा जड़ता परिलक्षित होती है। सिंह है प्राणशक्ति का समर्थतम रूप। वर्ण समूहस्थ 'ह' कार को ही वास्तव में सिहवीर्य के द्वारा अनुगृहीत समझो। अतएव हिंकार हुंकार प्रभृति हकार प्रधान मन्त्र शक्ति के द्वारा इस आदिम कृष्ण मातङ्ग को निपतित तथा विमयित करना ही होगा।

तदनन्तर मातङ्ग का जो घोररूप है वह है, उग्र राजसरूप। इसके कारण साधना में विघ्न आदि होते रहते हैं। इसके निरसन के लिये अंकुश का प्रयोग किया जाता है। यह अंकुश क्या है? यह है वाग्भव 'एं' बीज मन्त्र (देवी के ध्यान में जिन आयुधों को उनके हाथ में हम देखते हैं, उनको मंत्राक्षर के दृष्टिकोण से हमें दिखना होगा। जैसे धनुः प्रणव आदि )। महासरस्वती का बीज हैं 'एं'। अतः रजोगुण के तिरोभाव के अनन्तर सत्वगुण का उद्रेक कराना ही इस बीज की विशेष शक्ति है। सत्वगुण का उद्रेक होने और उसमें विशालत्व का संचार हो जानें से वह किष्पद्रव शुद्ध नहीं हो सकता। वह जब तक प्राकृतिक नियम के क्षेत्र में रहता है, तब तक उसकी यही अवस्था रहती है है। अर्थात् वह 'मर' रहता है 'अमर' नहीं हो सकता!

अतः 'ऐं' प्रभृति समस्त बीजमंत्र का अमृत स्नान होना आवश्यक है। दश-महाविद्या में अंतिम महाविद्या श्री श्री कमला के ध्यान में इसी अमृतस्नान को दिखलाया गया है। वहाँ के दोनों हाथी ही दो प्रणव हैं। दोनों ओर से दो प्रणव साधक के बीजमन्त्र के ऊपर श्रुतिप्रसिद्ध हिरण्यरेतः का वर्षण करते रहते हैं। इसका फल यह होता है कि बीजमन्त्र में से अमृतशक्ति (नाद) जागरित, उद्बुद्ध हो उठती है (दुहानां अमृतस्य धाराम्) । अमृतत्व प्राप्त करके तथा अमृत स्वान से उद्बुद्ध बीजमन्त्र समस्त प्राकृत बाधा और अन्तराय का, मृत्यु और तमस का लंघन करते हुये उनके पार स्वयं चला जाता है और साधक को भी पार ले जाता है। अब सत्व-गुण की स्थिति स्वच्छ एवं स्व छन्द में होती है।

इन क्लोकद्वय में मातंग के प्रसंग यें कृष्ण, रक्त तथा शुभ्र वर्ण का प्रसंग वंकित है। इसे भी लक्ष्य करो ! इन तीन वर्णों का रहस्य गम्भीर रूप से चिन्तना का विषय है। वर्ण की शुभ्रता परिलक्षित होने मात्र से निरापद स्थिति की प्राप्ति नहीं होती। यही सत्य स्पष्ट करने के लिये उग्र, क्यग्र तथा दुर्ग रूप अन्य स्थितित्रय का भी अंकन किया गया है। इनमें से क्वेत ऐरावत उग्र है। दिग्गज समूह व्यग्र हैं और गजेन्द्र उपाख्यान वाला गज दुर्ग रूप है। शुद्ध सत्व में स्व छन्द स्थिति होने पर इन तीन प्रकार का उपद्रव नहीं रह जाता। यद्यि साधन मार्ग में जो उपद्रव आते हैं उन्हें साधारणतः विघन कहा जाता है, परन्तु विघनविनाशन श्री गणेश स्वयं शुभ्र गजमुण्ड से सुशोभित होकर इन त्रिविध मातंगरूपी तथा अन्य सभी प्रकार के विघनों का नाश करने का भार छे छेते हैं। इन सब से परे जो गुणातीत भूमि है, (जिसे गीता ने निस्त्रेगुण्य कहा है) वहाँ भी छे जाने वाले भाव को श्री गणेश के द्वारा व्यक्त किया गया है। गणेश हैं ब्रह्म के साक्षात् वाचक प्रणव की परिपूर्णतम मूर्ति (नाद-बिन्दु-कलात्मकरूप और नाद-विन्दु-कला से अतीत)।

इस प्रसंग में यह भी लक्ष्य करना होगा कि हमारी साधना के क्षेत्र में अशुभ रूप कृष्ण-रक्त आदि जो-जो वर्ण परिलक्षित होते हैं, उन्हें निवारित तथा विवित्त करने के लिये उर्ध्वंतन ध्यान के लोक से कैसे-कैसे वर्ण प्रभाव का अवतरण होता है। जैसे प्राकृत रज का वर्ण है रक्त, किन्तु भागवती शक्ति उस रक्त को भी आत्मसात करने के लिये रक्तवस्त्र परिधाना हो रही हैं। यहाँ यह ज्ञातव्य है कि प्राकृत रजः का जो रक्तवर्ण है और जो रक्तवर्ण ध्यान में आविभूता देवी के आसन वसन आदि में परिलक्षित होता है, दोनों एक जातीय नहीं है। हम साधना में जिस वर्ण का अनुभव करते हैं, उस वर्ण समूह की तुलना हमारे जगत् के काले-लाल शुभ्र रंगों से हो ही नहीं सकती। ध्यानगोचर वर्णसमूह अतुलनीय होते हैं। इसी प्रकार जागतिक ध्वित तथा ध्यानावस्था की ध्वित में भी भेद होता है। इसे स्मरण रखना चाहिये।

हानोपदान-विरह-प्रतियोगिकत्वाभाववत्वंतत्त्वम् न किञ्चिद्धीयते यत्र न चोपादीयतेऽपिवा । अनावृति परामृष्टि सांमग्र्यं तत्वमुच्यते ॥ प्रत्ययरूपवृत्तित्वे सत्यंमिथ्येत्य विकल्पितम् । अंशाशित्वाद्यख्यातश्व साक्षाच्चाप्य परोक्षकम् ॥ भातीति भानरूपेण सामग्री हि विराजते ।

भानस्य भासतापत्तिभाणतापत्तिरेव च। प्रथमा भेदजन्या च द्वितीया स्याद विकल्पजा ॥ देशकाली च छन्दश्च वस्त्वित भेदकैः पुनः । शिथिलश्चपलो भाणो कृटिलो जटिलस्तथा। दैशिकः कालिकश्चेमे छान्दसो वास्तवः क्रमात् ॥ किंवा भाति न नाति विश्वमित्रलं भात्येव भासा भुशं किंवाऽभात्यवभासते खलु पुनर्भात्येव निर्व्यूढमाः । किंवा प्रत्यवभासते धियि न वा भात्येव साक्षी धियां किंवा पूर्वमिदं परं विलिप्ततं भात्येव भानुः सनात् ॥ व्रतिभासः परामर्शादवभासोऽवमर्शनात् । आभासक्याप्यपामर्शादन्यासोऽनुमर्शनात् । भासः प्रपश्चितश्चैवं विमर्शात प्रत्यवादिकः ॥ यो विशिनिष्ट लिङ्गेन परामर्शः स उच्यते। विश्लेषयति च संश्लिष्टं विश्लिष्टं संयुनक्ति यः। बौद्धव्यापारमूलत्वाद् विमर्शः स प्रकोतितः ॥ निराकुर्वन्नधिष्ठान भप कुर्वश्च कल्पितम्। अनिरुक्तं नियुङक्ते यः सोऽपामर्शो निगद्यते ।। प्रतिगर्शानुमर्शौ द्वौ संङ्कलपस्मरणात्मकौ। निध्चिनोत्यवपूर्वी यो विद्वचेत्रं मर्शपञ्चकम् ॥ अविमर्शाद्धि नैष्कत्यं साकत्यन्त्र विमर्शनात् । तयोईन्द्रे मृशत् सर्वमहन्द्रे मर्शनं कुतः ।। सदिति परनैर्द्वन्द्यं सामग्र्यं परमञ्ज तत्। मूल विमर्श भावश्च विद्धीति प्रणवः परः ॥ नादविन्दुकलात्मा स नादविन्दुकलातीतः। तयोः सेतुरर्द्धमात्रा याऽप्यं सकल निष्कला ॥ ॐ तत्सदिति जानीयाद तनुर्मान्त्री हि ब्रह्मणः। शाक्ती तनुर्महामायोपरिष्ठात सूत्र्यते च या ॥

इसके पश्चात् तत्वसूत्र के अन्तर्गत इन कारिकाओं का भाष्य किया गया है। इसमें प्रतिपाद्य विषय की पहले भी आलोचना की जा चुकी है और आगे भी की जायेगी।

हान ( सबट्रैक्शन ), उपादान ( एडीशन ) के पारस्परिक विरह अभाव का अप्रतियोगी होना ( अर्थात् हान-उपादान से रहित होना ही ) तत्व है।

तत्व स्वरुपतः अव्यवहार्य है किन्तु वह प्रत्ययरुपेण व्यवहार योग्य हो जाता है

प्रथम कारिका के सूत्र में लक्षित तत्वपदार्थ का विश्लेषण करते समय यह कहा गया है कि जिस सामग्री अथवा समग्रत्व में (एज एब्सोल्यूट होलनेस) कुछ भी कम अथवा न्यून कर सकने का अवसर ही नहीं है, जो आवृति (veiling) तथा परामृष्टि (stressing) से मुक्त है, वही तत्व है (Thing in itself absolute Thatness)। पहले जिस सामग्रय का विश्लेषण किया गया है (wholeness unveiled and unconditioned), वह स्वयं ही साक्षात् तथा अपरोक्ष है (Direct self revealed)। व्यवहारिक प्रत्यय में वही वृत्तिमत हो जाता है। अर्थात् जो स्वयं अव्यवहार्य है, वह प्रत्ययरूपेण हमारे व्यवहार में आता है। प्रत्ययरूप क्य का usable experienced। इस प्रकार से हमारे व्यवहार में आने के कारण (जो स्वयं सत्य मिथ्यादि दृन्द्व से अतीत है) उसमें भी 'यह सत्य है', यह मिथ्या है' इस प्रकार की विकल्पना आ जाती है। जो स्वयं अखण्ड सामग्री है, उसमें 'यह अंश और यह अंशी' इस प्रकार की नानाविध सम्बन्ध कल्पना की अभिव्यक्ति होने लगती है। अतः जिसे हम प्रत्यक्षरूपेण उपलब्ध करते हैं, जानते हैं—वह है वस्तुतः साक्षात् अपरोक्ष तत्व में हमारे व्यवहारानुरूप निरुपण का एक रूप।

#### भान-भास तथा भाण का लक्षण सम्बन्ध

जो तत्वरूप सामग्री 'भाति अथवा प्रकाश' रूप से देखी जाती है, वह है भान! पहले 'अद्वैताद्वैतदशकम' प्रभृति प्रसंग में कई स्थानों पर यह भान वस्तु हमारे परिचय में आ चुकी है। इस भान वस्तु में तत्व का समग्रत्व तथा अखण्डत्व प्रभृति लक्षण सिन्तिहत रहता है। यह हमने दृष्टान्त के द्वारा समझने का प्रयत्न किया है कि यही भान वस्तु स्वय को कभी भास रूप से और कभी भाण रूप से प्रदिश्ति करती रहती है। भास तब परिलक्षित होता है जब द्वैताद्वैत वर्जित (एला-जिकल) भान सामग्री में किसी प्रकार का 'अहम्-इदम्' रूपी भेद अथवा द्वैत प्रकट हो जाता है। अर्थात् भास ही भान का वह रूप हैं जहाँ 'अहम्-इदम्' का द्वैतसम्बन्ध परिस्फुट हो जाता है और इस प्रकार से समग्र बोध में विभाग की स्थिति होते लगती है।

'भाण' विकल्प से जात है। जहाँ विकल्प है, वहाँ वस्तु का सुस्थिर किंवा निश्चित भाव नहीं रहता। अतएव उस सम्बन्ध में संशय एवं अनिश्चय (डाउट एण्ड अनसरटेनिटी) विद्यमान रहते हैं। जो भेद 'भासतापत्ति' के मूल में है, रिफर् रिन्शियेशन है, उसे हमने अहम, इदम् रूप में देखा, परन्तु यह स्मरण रखना होगा कि देश-काल-वस्तु तथा छन्दः ही सब कुछ के भेदक (कैटेगोरीज आफ डिफरेन्शियेशन) हैं। जो विकल्पजन्य भाणरूपता (Doubt, uncertanity, Misapprehension, Misrepresentation ) घटित होती है, उसे भी चतुर्धा देखना होगा, यथा-शिथिल, चपल, कुटिल तथा जटिल। यदि इन चारों में से जो विकल्प ( उक्त अनसटेंनिटी प्रभृति ) देश सम्बन्ध से (As regards spatil Relation) होता है, उसे "शिथिल" ( इनकम्पैक्ट, Incoherent ) कहते हैं। यदि विकल्प कालसम्बन्ध जिनत है, तब वह है चपल ( unabaiding, Arbitrarily variable )। यदि वह छन्दः सम्पर्क से आता है, तब उसे कुटिल ( unrhythmic, unharmonic ) कहते हैं। यदि वह विकल्प वस्तु सम्बन्ध से उत्पन्न हुआ है, तब वह है जटिल ( complicated, confused )।

भान, भास एवं भाण रूपी प्रसंगत्रय यहाँ पर संक्षेप में कहे गये हैं। केवल मनः स्तत्व के विश्लेषणानुसार ही नहीं, प्रत्युत् अध्यात्मसाधना का सम्यक् परिचय प्राप्त करने के लिये भी इन तीनों को जान लेना आवश्यक है। भान ही है अखण्ड समग्र बोध। यह साक्षात् अपरोक्ष है और इसके बारे में बुद्धि अथवा वाक्य (categories or predieables) का पूर्णतः प्रयोग किया ही नहीं जा सकता। It is undivided alogical whole of experience. तथापि सूत्र में तत्व का जो लक्षण प्रवत्त है, उसके द्वारा यह ज्ञात होता है कि इस भान का उससे वैलक्षण्य भी है। तत्व अर्थात् हानोपादान रहित। किन्तु हमारी अनुभूति में जो कुछ भानरूपेण आविर्भूत होता है, वह इस लक्षण के अनुसार नहीं है। अर्थात् हम भान को एक Moving Continum रूप से ही प्राप्त करते हैं। इसमें अनेक कुछ समाता जा रहा है और अनेक कुछ ऐसा भी इसमें संयुक्त होता जा रहा है, जो इसमें अप्रकट है। अर्थात् यह कहते नहीं बनता कि वह (सम्बन्ध रूप से ) हान और उपादान नहीं है।

इस स्थित में यह मानना ही पड़ेगा कि जो किसी व्यक्ति का ) भान है, जसकी पराकाष्ठा कहीं न कहीं अवश्य है। वह पराकाष्ठा है ज्ञानरूप ब्रह्म, जहाँ पर बोध स्वतः सिद्ध और नित्यपूर्ण (etarnally realised and perfect) है। भास को भान का वह रूप कहा जाता है जिसमें बुद्धि केसाथ-साथ वाक्य का व्यवहार (विमर्श आदि) भी युक्त रहता है। (Logically appreciated Experience) अब 'भाण' का विश्लेषण करते हैं। इसका तात्पर्य Conscious or unconscious Sophistication of Fact ही नहीं है। इसे Cosmically और Basically समझना ही होगा। जहाँ मूल में द्विधा अथवा संशय रहने के कारण बोध स्वयं को ऋजु, यथार्थ निश्चित रूप से स्फुरित करने में अक्षम रह जाता है, वहीं भाण का क्षेत्र है, देशकाल प्रभृति दृष्टिकोण के कारण हम भाण को चार प्रकार से उपलब्ध करते हैं, यथा—शिथल, चपल इत्यादि। केवलमात्र व्यावहारिक बोध ही नहीं आध्यात्मसाधन की अनुभूति में भाण का स्वरूप उसके चार विभागों के अनुसार खोजना होगा। इसे खोजकर बोध का शोधन और संस्कार भी करना ही होगा। यहां इस 'भाण' के

प्रसंग के साथ नारायणी स्तव के ''लज्जारूपेण संस्थिता'' और लज्जा की तुलना की जा सकती है। हम यहाँ लज्जा का साधारण अर्थ करते हैं, जो कि उचित नहीं है।

श्री श्री चण्डी में देवी के "जाति" रूप की प्रार्थना करने के अनन्तर तब 'लज्जा' रूप को नमस्कार किया गया है। तदनन्तर 'श्रद्धा' रूप की बन्दना अंकित है। इस पर्याय की एक निगूढ़ अर्थव्यञ्जना है। प्राचीन प्लेटों प्रभृति दार्शनिकों के अनुसार हमारी लौकिक अनुभूति में प्रत्येक वस्तु अथवा विषय का एक शुद्धभाव (Pure Archetypal form) विद्यमान रहता है। इसे हम 'जाति' कहते हैं। यहाँ किसी एक 'जाति' के ही सम्पर्क से जैसे स्वजातीय कुछ है, उसी प्रकार विजातीय भी है। जब यह वैजात्य के द्वारा विद्ध तथा अभिभूत हो जाती है, तब जो शुद्ध (Pure Type) जाति है, वहीं जाति बन जाती है। इसे ही गीता में ''संकरो नरकायैव'' कहा जाता है।

जब स्वयं को वैजात्य (what is in Compatible, incongruent) के स्वर्श तथा वेध से बचाने के लिये प्रत्येक जाति में स्वाभाविक क्षेत्र प्रवणता का (Tendency to Self Presrvation) उदय होता है, तब उसे लज्जा कहते हैं। इसी प्रकार से लज्जा का विचार करते हुए इसे नारी का भूषण कहा गया है। भगवती की जिन विभिन्न शक्तियों की अभिव्यक्ति का वर्णन श्री श्री चण्डी के नारा-यणी स्तव में अङ्कित है, उनमें से 'हीं' अथवा लज्जा शक्ति अन्यतमा है। इस ही के साथ चन्द्रविन्दु का योग करने पर हम जिस मूलवीज की उपलब्धि करते हैं, वह है 'हीं'। यही लज्जाबीज है।

## मूल तथा नित्य प्रकाशमानता कहाँ है ?

यह अखिल विश्व बोध में उदित हो अथवा न हो, जो तत् तथा सत् वस्तु है वह अपनी ज्योति से (भासा) सम्यक् रूप से प्रकाशमान तो है ही (भात्येव)। जो विश्वबोध का अखण्ड भूमा आधार है, उसमें कोई छाया चित्र प्रतिच्छिति हो अथवा न हो, वह आधार स्वयं अपनी निःसंशय महिमा से महिमान्वित और ज्योतिष्मान् होकर (भात्येव निन्यूढ़भाः) विद्यमान है। हमारी बुद्धि में और समिष्टि मानस (हिरण्यगर्भ) में विमर्श आदि के कारण जो सब प्रत्यय उदित होते हैं, अथवा उदित हो सकते हैं, वे सभी शुद्ध निरंजन साक्षीरूप में भी विराजमान हैं। (भात्येव साक्षी धियां)। कालसम्बन्ध के कारण यह बोध विश्व (विश्व बोध) पहले प्रकाशित हो अथवा पश्चात् काल में प्रकाशित हो, वह शुद्धचैतन्य स्वरूप भानु पूर्वापर सम्बन्ध से रहित होने पर भी इन सभी सम्बन्धों का प्रकाशक होकर विद्यम्मान है (भात्येव भानः सनात्)।

#### पञ्च प्रकाश का मर्म तथा भास उनका पारस्परिक सम्बन्ध

इसके अनंतर परामर्श प्रभृति मर्श पंचकादि के साथ-साथ प्रतिभासादि भास पंचक के सम्बन्ध में कारिका में कहा गया है। परामर्श (लिमिटिंग एण्ड कण्डी शिनग आफ ह्वाट इज अदरवाईज अनलिमिटेड एण्ड अनकण्डीशन्ड) रूप घी वृत्ति से (पूर्व में आलोचित) भास जिस आकृति को ग्रहण करता है, उसे प्रतिभास (इक्स-पीरियेन्स्ड एज रिलेटेड टू ए गिवेन फ्रेम आफ रिफरेन्स) कहते हैं। (समस्त संशय, विकल्प का निरसन करते हुये) बुद्धि की स्वाभाविकी निश्चयात्मिका वृत्ति जब उदित होती है, तब बुद्धि के उस रूप को हम अवमर्श कहते हैं। (अव = अवधारण)। इस अवमर्श के कारण भास (Experience) जिस आकार को ग्रहण करता है, उसे कहते हैं अवभास। लक्ष्य करो कि यहाँ 'अव' उपसर्ग अवधारण के अर्थ में व्यवहात हुआ है। उसका अन्य अर्थ यहाँ पर नहीं है। तत्पश्चात् अपामर्श का अर्थ विचारो। अपामर्श = बुद्धि का वह व्यवहार जिसके द्वारा आवृत्ति तथा आक्षेप (सप्रेम्सिंग एण्ड एसक्राईविंग) घटित होता है और परिणामतः हमारे बोध में जिस आकार का उदय होता है उसे अवभास (What appears) कहा जाता है।

बुद्धि का एक और न्यापार होता रहता है, वह है जात अथवा अनुभूत वस्तु के सम्बन्ध में अनुध्यान (Recollection)। इसके कारण हमारे बोध में जिस आकार का उदय होता है, उसे अनुभास कहते हैं। पहले बुद्धि के जिन चतुर्घा न्या-पार (फंक्शन) की चर्चा की गयी है, उन सबके मूल में विमर्श (Discussing Analytically or otherwise) की सत्ता रहती है। इस विमर्श की चर्चा की जा चुक्ती है। इस विमर्श के मौलिक फंक्शन के कारण ही स्वरूप भान हमारे समक्ष तथा न्यवहार में (इन एप्रिसियेशन एण्ड usage) भाम क्य से परिलक्षित होने लगता है। अतः विमर्श के अभाव में भास (Experience not indeed as actually given but as understood and appreciated by us) की संभावना ही नहीं रहती। अतः जैसे इस विमर्श के कारण ही एक ओर बुद्धि की परामर्श आदि पंच-विधा का अनुभव होता है, उसी प्रकार दूसरी ओर विमर्श सम्बन्ध से हमारे बोध में भास-प्रतिभासादि पंच आकार का प्रतिफलन होने लगता है।

मर्श पंचक का लक्षण प्रणव । परस्रह्म का मांत्री तथा शाक्ती तनु को लिंग किसी हेतु अथवा सूचक (इन्डेक्स) के द्वारा किसी वस्तु अथवा विषय को विशेषित (क्वालिफाई) करता है, उसका नाम है परामर्श । परामर्श के अभाव में ज्ञान अथवा बोध के सम्पर्क से कोई भी अनुमान नही किया जा सकता । अर्थात् इन प्रश्नों का कोई समाधान ही नहीं मिलता कि यह सम्बन्ध कैसे, क्यों और कहां से हो रहा है । परामर्श-अनुमर्श आदि बौद्ध व्यापार (प्रोसेस आफ रीजनिंग) के मूल

में बीजिक्रिया रूप से विमर्श व्यापार अवस्थित रहता है। जो संश्लिष्ट है, उसका विश्लेषण होता है। (संश्लिष्ट = अनिडिफरेनिशियेटेड। विश्लेषण = एनेलिसिस, रिफरेन्शियेशन)। जो पुनः विश्लिष्ट (डिसक्रीट, Manifold)है, वह नाना प्रकार से संश्लिष्ट (इन्टिग्रेटेड, यूनिफाईड) किया जाता है। यह सब जिस मौलिक क्रिया द्वारा सम्पन्न होता है, उसे विमर्श कहते हैं।

जो अधिष्ठान (Ground Consciousness-Being) है, वह स्वरूपावरण के लिये (निराकुर्व्वन्) किल्पत रूप-गुण-सम्बन्धादि का आरोप (अपाकुर्वम्)
करता है। और जो इस प्रकार से अनिरुक्त, अलक्षण, अन्यवहार्य तत्व को भी स्वकिल्पत न्यवहार में ले आता है (नियुंङ्गक्ते), उसे अपामर्श कहते हैं। प्रतिमर्श, अनुमर्श और अवमर्श का लक्षण कहा जा चुका है। प्रतिमर्श के मूल में संकल्प
है। द्वितीय के मूल में है संस्कार तथा स्मरण। तृतीय का मूल है "यह अन्य कुछ
भी नहीं है" इस प्रकार की अवधारणा। अथवा निश्चय। अतएव इन सब को एकत्र
करने पर पांच प्रकार के 'मर्श' कहे जाते हैं। जहां किसी प्रकार के विमर्श का लेश
भी नहीं है (अविमर्शात्) वहां कलारहित भाव (नैष्कल्य) है। विमर्श का प्रत्यक्ष
होते ही समस्त भाव (साकल्य) प्रत्यक्ष होने लगते हैं। आगमोक्त निष्कल तथा
सकल शिवतत्व को इन्ही विमर्शसूत्र के माध्यम से उपलब्ध करना होगा। जबतर्क
विमर्श का लेशमात्र भी नहीं होता, तवतक परमवस्तु को शिव-शक्तिरूप भावद्वय से
(पृथक्तः) उपलब्ध नहीं किया जा सकता। यही है शिवशक्ति का द्वैताद्वैत विवजित सामरस्य। (अतः विमर्शरहित स्थिति में शिवशक्ति अद्वयरूप से विद्यमान
रहते हैं)

यह विमर्श का ही चमत्कार है, जिसके कारण परम तुरीय (अद्वय तथा द्वय रहित स्थिति) में भी प्रथमतः निष्कल तथा सकलरूपी द्वन्द्व (Polarity कला-शिक्ति ) परिलक्षित होने लगते हैं। इस द्वन्द्व अथवा Polarity को आधार बनाकर ही समस्त भास-प्रतिभास इत्यादि रूप से सब कुछ सिक्रय हो रहा है। (मृश् त् सर्वम् )। किन्तु जो द्वन्द्वातीत परमभूमि है, वहां इस मर्शन को कहां स्थान मिल सकेगा (अद्वन्द्वे मर्शनं कुतः)? अतएव जो 'ॐ तत्सत्' रूपी परम मंत्र है, वहीं प्रसंग क्रम से प्रकाशित हो रहा है। द्वन्द्वातीत परम भूमि (परनैर्द्वन्दम्) ही सत् है। उस भूमि की सामग्र्य (अखण्डत्व एवं भूमात्व) स्थिति ही तत् है और इस अखण्ड द्वन्दातीत भूमा के अधिष्ठान में ही निखल विश्व की उदय-स्थित तथा लय धटित हो रहा है।

देश कालादि समस्त निर्वचन के मूल में यही आदिम विमर्श रूपी प्रणव विद्यमान है। अतः इस ॐ कार को आगे रखकर ही 'तत्सत्' रूपी परमसत्व तथा तत्व मे जाना होगा! प्रणव को विशेषतः 'नादविन्दुकलात्मक' कहते हैं (क्योंकि इसी क्रम से विमर्श का उन्मेष होता है ), किन्तु प्रणवता 'नादविन्दुकलात्मक' होने पर भी इनसे अतीत है। प्रणव में सेतुस्वरूपा है अर्धमात्रा। इसे सकला और पर भी इनसे अतीत है। प्रणव में सेतुस्वरूपा है अर्धमात्रा। इसे सकला और निष्कला, दोनों ही नहीं कहा जा सकता। (याऽप्य सकल निष्कला)। इसके एक ओर तो जो कुछ भी सकल अथवा कलाविशिष्ट है, वह विराजित है। इसके दूमरी ओर तो जो कुछ भी सकल अथवा कलाविशिष्ट है, वह विराजित है, जो कि ओर निष्कल स्थित है। इन दोनों के मध्य सेतुरूपा अर्धमात्रा विराजिता है, जो कि अनिर्वाच्या भी है। (अनुच्चार्या विशेषतः)। अब उपसंहार में यह कहा जा रहा अनिर्वाच्या भी है। (अनुच्चार्या विशेषतः)। अब उपसंहार में यह कहा जा रहा है कि जो 'ॐ तत्सत है', उसे ब्रह्म का मान्त्री तनु समझना चाहिये और जो परब्रह्म है कि जो 'ॐ तत्सत है', उसे ब्रह्म का मान्त्री तनु समझना चाहिये और जो परब्रह्म है का शाक्ती तनु है, वह है महामाया। आगे वाले सूत्र में यही महामाया विणित हैं। इसे आगे वाले सूत्र में मर्शपंचक तथा भास पंचक का वर्णन किया गया है। इसे

आगे वाले सूत्र म मश्यपंक तथा पात । किरिंग के स्थापंत विश्लेषण (Analysis of Logical Process) मानना केवलमात्र बौद्धन्यापार विश्लेषण (Analysis of Logical Process) मानना उचित नहीं है। जपध्यानादि अनुष्ठान के साथ इनका सम्पर्कसूत्र अत्यन्त घनिष्ठ है। मानों जप अथवा ध्यान के समय किसी प्रकार के ज्योतिदर्शन के स्थान पर अश्रुतपूर्व शब्द का आविर्भाव होता है! शंका होती है कि क्या यह मात्र आभास, Mere Appearance है? इस प्रश्न का समाधान खोजने का प्रयत्न करने पर पूर्वोक्त भासपंचक और उसके मूलीभूत मर्श्यंचक का विशद परिचय प्राप्त करना ही होगा। आभास किसे कहते हैं? हमारी इस कार्यकारी चेतना में और हमारे आधार में जितने चित्र प्रतिच्छिवत हो रहे हैं, उनमें से अधिकांश तो आभास ही हैं।

इन आभास समूह की पृष्ठभूमि में जो 'तत् सत्' रूप परमसत्य विद्यमान है, उसी की दिशा में हमें क्रमशः अग्रसर होना चाहिये। अर्थात् जप अथवा ध्यान के द्वारा इस सामान्य आभास को एक समर्थ प्रक्रिया के माध्यम से रूपान्तरित करना ही होगा। इसे शोधित करते हुये इसमें पूर्णभान (परफेक्ट एक्सपीरियेन्स) को विवक्तित (ट्रान्सफारम्ड, सिटलमेंटेड) करना ही होगा। इस अत्यावश्यक विवर्त्तन के पर-पर सोपान तथा उपाय का प्रदर्शन कराने के लिये पूर्वोक्त भास तथा मर्शपंचक का विस्तृत विश्लेषण कारिकाओं द्वारा किया गया है। हम जिन सब जप-ध्यान प्रभृति का अनुष्ठान करते हैं, उसका अधिक भाग तो इस आभास विश्व (एपरेन्ट युनिवर्स) में ही रह जाता है। यदि कभी किसी प्रकार से आलोक-पुलक आदि की किंचित अनुभूति प्राप्त हो जाती है, उसे भी हम एक प्रक्षेप (Interpolation) ही मान लेते हैं। यहां यह विशेषतः ज्ञातन्य है कि श्रद्धापूर्वक साधना करते रहने से यह विदित होने लगता है कि आभास विश्वरूपी यह विराट बुद्बुद् अब फूटने का उपक्रम कर रहा है। तब मार्नों हमारी साधनक्रिया में से एक अभिनव शक्ति की बाहु का प्रसारण होने लगता है। यही है प्रत्यक् प्रवणता।

इस प्रत्यक् प्रवणता के कारण जो वास्तविक भास (इक्सपिरियेन्स एज रीयल ) है, उसके प्रति एक प्रकार की प्रियोन्मुखता का उन्मेष प्रतीत होने लगता है। यह सूचना है प्रतिभास । इस प्रतिभास के उन्मेष के उपरान्त यह लक्ष्य करना होगा कि वह किस प्रकार से और किस पथ से अग्रसर हो रहा है? उसकी गति तीन ओर हो सकती है। यथा—

(१) समस्त संशय के परे परम निश्चय की ओर ( Realm of Absolute Certainity )!

(२) अवचेतना की संस्कार भूमि में जो शुभ मिश्र संस्कार सुयोग की प्रतीक्षा में अब तक पड़े थे, उनके साथ सन्धि स्थापना की ओर।

(३) यह तृतीय गित है 'प्रत्यवभास'। यह वांञ्छनीय गित नहीं है। साधक को इससे सतर्क रहना चाहिये। इसमें यथार्थ भास के सिनकट नहीं हो रहा हूँ, परन्तु जो भास का अपलाप, विश्वम अथवा अवान्तर कल्पना है, उसमें अनजाने रूप से बढ़ता जा रहा हूँ। डूब रहा हूँ। अनेक साधकों के जीवन में इसी अप-परिणाम को घटित होते देखा जाता है।

प्रथम में गित का मुख (प्रवाह) उद्दं की ओर रहता है। द्वितीय में गिति का प्रवाह गंभीरता की ओर जा रहा है। प्रथम की क्रमपरिणित का फल है प्रत्यवभास, अवभास, विज्ञान तथा प्रज्ञान। द्वितीय की क्रमपरिणित का परिणाम है शरण, अनुसरण (अनुभास) तथा ध्रुवास्मृति। गीता में इसी को लक्ष्य करके कहा है ''व्यहरन् मा अनुस्मरन्''। वस्तुतः जब तक साधारण जप अभ्यास की परिधि से मुक्त होकर प्रतिभास के क्षेत्र में उन्नीत नहीं हो जाता, तब तक उसे 'व्यहरन्' नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकार जब तक ध्यान भी प्रतिभास के क्षेत्र में स्थित नहीं हो जाता, तव तक उसे अनुध्यान अथवा अनुस्मरण नहीं कह सकते।

पहले एक सूत्र में सप्त व्याहृति की अतिम व्याहृति सत्य का लक्षण वर्णित है। इसके पश्चात् "ॐ तत्सत्" "सत्यम् ज्ञानमनन्तम्" अथवा सिश्चदानन्द ब्रह्म का स्व-रूपलक्षणरूप जो 'सत्' है, वह सत्यव्याहृति वाले 'सत्यलोक-सत्यम्' से अलग है, प्रदर्शित करते हुये यह सूत्र कहा गया।

बाधमात्रविरहप्रतियोगिकत्वाभाववत्वं सत्विमिति

बाधमात्र रहित, अर्थात् जिसमें किसी भी बाध की संभावना नहीं है, उस सत्य को सत् कहते हैं।

सत्य किंवा मिथ्या ? यह प्रश्न कैसे आता है ?

सत्य तथा सत्यत्व में जो पार्थवय है, उसे विशेष प्रणिधान द्वारा जानना होगा। जो कुछ ''अस्ति'' अथवा ''हैं'' रूप से प्रतिभात हो रहा है उसे ही हम एक प्रकार से सत्य कहते हैं। चाहे वह भ्रम हो, प्रमा हो, तब भी ''अस्ति अथवा है'' इस प्रकार के सम्बन्ध में कोई संशय नहीं रहता। अन्धकार में परिदृष्ट रज्जु में सर्पभ्रम



( प्रकाश आते ही ) अगले ही क्षण मिथ्या प्रतीत होने लगता है। यहाँ पर रज्जु में जो सर्परूपता परिवृष्ट होती है उसके सम्बन्ध में तब ( प्रकाश आने पर ) कोई प्रश्न ही उत्थित नहीं होता। इसी प्रकार से जब आकाश कुसुम अथवा बन्ध्यापुत्र की कल्पना की जाती है ( यद्यपि कल्पना के बाहर उनके अस्तित्व की कोई संभावना न रहने पर भी ) तब वे कल्पना जगत् में विद्यमान से प्रतीत होते हैं। अत: यह नहीं कहा जा सकता कि आकाशकुसुम अथवा वन्ध्यापुत्र का कल्पना में अभाव है।

वृत्त तथा चतुष्कोणरूपी परस्परतः विरोधीभाव कत्पना में भी एक साथ वृत्त तथा चतुष्कोणरूपी परस्परतः विरोधीभाव कत्पना में भी एक साथ नहीं मिल सकते, परन्तु वाक् इस असाध्यसाधन को भी सम्पन्न कर देती है। हम जब इस प्रश्न का उत्थापन करते हैं कि कौन अनुभूति सत्य है और कौन मिथ्या है, तब वहाँ यह नहीं देखा जाता कि यह प्रश्न अनुभूति में है अथवा नहीं। इसका कारण यह है कि अनुभूति में जो है उसके सम्बन्ध में कोई भी संशय नहीं रहता। रज्जुसपे की भ्रान्ति से भ्रमित होने पर यह प्रश्न करो "क्या जो देखा वह सत्य है?" यदि कुछ भी न देखता अर्थात् यदि कोई भी अनुभूति न होती, तब इस प्रश्न के लिये कोई स्थान ही नहीं था। अनुभूति को अन्य की अपेक्षा से रहित करना चाहिये। उसे केवल मात्र अनुभूति के ही रूप में ग्रहण करने पर वह है "अस्ति"। अतः सत्य है।

जब किसी अनुभूति को किसी अन्य की अपेक्षा से जड़ित किया जाता है, तभी उस अनुभूति के सम्बन्ध में सत्य-मिथ्या प्रभृति अने प्रश्न संभव हो जाते हैं। जैसे उक्त रज्जु सर्प के स्थान पर अपनी देह की अनुभूति अथवा हाथ में स्थित छड़ी की अनुभूति के साथ जब हम रज्जुसर्प वाली अनुभूति की तुलना करने लगते हैं, तभी उसे मिथ्या अथवा प्रातिभासिक मानना पड़ता है ( तब रज्जुसर्प वाली अनुभूति प्रातिभासिक प्रतीत हो जाती है)। क्यों कि हमारी देह अथवा हाथों की छड़ी जैसे प्रत्यक्षतः स्थित अनुभूति है, रज्जुसर्प की अनुभूति उस प्रकार की नहीं है।

असाधारण अनुभूति का दृष्टान्त

गाढ़तर जप अथवा ध्यान करते-करते अन्दर कोई एक विशेष अनुभूति होती है। किसी ज्योति अथवा मूर्ति का दर्शन मिला। कोई अपरूप ध्वनि श्रुतिगोचर हुई किंवा किसी गन्ध अथवा स्पर्श का अनुभव हो रहा है! जो अनुभूति हो रही है उसके सम्बन्ध में कोई प्रश्न नहीं है। वह 'अस्ति' 'है', अतएव सत्य है। किन्तु अनुभूति होते समय अथवा हो जाने के पश्चात् मन में यह प्रश्न उत्थित होता है कि जिसे देखा अथवा सुना, क्या वह सत्य है, क्या वह कल्पना है अथवा केवल अलीक मात्र है? किम्बहुना इस प्रकार का प्रश्न उठने के साथ-साथ मन को सत्य-मिथ्या का लक्षण अथवा मापदण्ड ग्रहण करना ही पड़ता है। जैसे मैंने नेत्र खुलते ही सामने जैसा प्रदीपालोक देखा, नेत्रों को बन्द करने पर जिस आलोक को देखता

हूँ, उसके सम्बन्ध में विचार आता है कि क्या वह आलोक जैसा ही कुछ है ? यह प्रश्न उठते ही हमें वास्तविक आलोक के लक्षण का मन में चिन्तन करना ही होगा। यदि हम वास्तविक का यह लक्षण मानते हैं कि इन नेत्रों को खोलने पर जो देखा, वह वास्तविक है, तब हमने आखों को बन्द करने पर जो देखा उसे तो अवास्तविक मानना ही पड़ेगा!

यदि यह कहें कि जिसे मेरी ही तरह अन्य १०-२० लोगों ने देखा वहीं वास्तिक है, उस स्थित में हमें अपनी आन्तर अनुभूतियों को अवास्तिवक मानना ही होगा ( उन आन्तर अनुभूतियों को केवल में ही देखता हूँ, अन्य कोई नहीं देखता )। तब क्या आन्तर अनुभूतियां अवास्तिवक हैं ? वास्तिवक तथा अवास्तिवक का यह लौकिक ''कारवारी हिसाब'' तो अतिसामान्य आकलन है। अत्यन्त स्थूल 'हिसाब' है। सूक्ष्म का आकलन करने के लिये अथवा विशेष-विशेष क्षेत्र में मान-दण्ड निर्धारित करने के लिये यह 'कारवारी हिसाब' छोड़ दिया जाता है। जैसे विज्ञान की अनेक गवेषणाओं में। विज्ञान के क्षेत्र में नूतन परीक्षण में प्रवृत्त होने पर हमने जो कुछ देखा, वह सब अणुवीक्षण यन्त्र से देखा। मात्र इन नेत्रों से नहीं देखा! उसे जब तक देखा, उतने समय तक मैंने ही देखा। अन्य कोई भी वह नहीं देख सका। क्या केवल इसी कारण से उसे अवास्तिवक अथवा मिथ्या कहा जायेगा? हम इच्छा और चेष्टा द्वारा विज्ञान के क्षेत्र में जिस उपाय और भाव से कुछ प्रत्यक्ष करते हैं, अन्य व्यक्ति भी उस उपाय तथा भाव के द्वारा उसे प्रत्यक्ष कर सकता है।

जब अवस्थापुंज एक प्रकार का है, तब उसका फल भी एक ही प्रकार का होगा। इस मूल सूत्र के ही द्वारा किसी परीक्षा में सत्यता अथवा असत्यता की व्यवस्था की जाती है। जो अनुभूतियाँ जपादि साधन में प्राप्त होती हैं, उनके सम्बन्ध में भी यहीं स्थित है। यद्यपि साधन पथ पर हमें अपनी साधारण दृष्टिशक्ति को अणु-वीक्षणादि यन्त्रों के द्वारा शक्तिमान करने और प्रसारित करने का कोई प्रयोजन नहीं रहता, तथापि साधना द्वारा हम उसे शक्तिमान तथा प्रसारित करते हैं। जिस प्रकार के व्यवहित तथा विप्रकृष्ट पदार्थों के सम्बन्ध में जान सकने का सुयोग विज्ञान के माध्यम से प्राप्त हो सका है, वैसा ही दर्शन योगोक्त संयमादि (ध्यानधारणा-समाधि) के द्वारा सम्भावित हो जाता है। इस स्थित में दृष्टि शक्ति की स्वच्छता हेतु तथा प्रसारणार्थं अन्य वाह्य यन्त्रों की कोई आवश्यकता ही नहीं रहती!

सर्वविध परीक्षण में त्रिविध दोष, उनका त्रिविध परिहार

वैज्ञानिक परीक्षण में भ्रम प्रमाद की आशंका रह जाती है और इनके हेतु का यत्नपूर्वक परिहार करना पड़ता है। दोषों को प्रधानतः श्रेणीत्रय में बाँटा जाता है। यथा—

- (१) जिस यंत्र या उपाय के द्वारा परीक्षा की जा रही है, उसमें दोष की संभावना है। अतएव यंत्रशुद्धि तथा उपायशुद्धि आवश्यक है।
- (२) जिस अवस्थापुंज में परीक्षण किया जा रहता है, वह सुनियोजित तथा सुनिरुपित नहीं है। अर्थात् अवस्थाओं के सम्बन्ध में यह निःसदिग्ध निरूपण नहीं है कि यह अवस्था ऐसी है अथवा वैसी है।
- (३) जो परीक्षक है उसमें अपना संस्कारगत अथवा अनवधानादिरूप दोष विद्यमान है।

इन दोषत्रय की सम्भावना कहीं अधिक तो कहीं न्यून रहती है। इसी कारण किसी भी वैज्ञानिक परीक्षा में किसी दृष्टिफलक को यथायथ रूप से ग्रहण कर सकना संभव नहीं है। परीक्षण में अत्यधिक, यथासंभव सतर्कता के साथ-साथ परीक्षक के प्रधानतः तीन विषयों की अपेक्षा रखते हुये अग्रसर होना चाहिये:—

- (१) जिस विषय के सम्बन्ध में परीक्षण चल रहा है, तत्सम्बन्धित प्रामा-णिक शास्त्र का समर्थन है, किंवा नहीं है ?
- (२) इस विषय में अथवा तदनुरूप अन्य विषयों में पूर्वाचार्यगण ने जो परी-क्षण फल प्राप्त किया है, उसके साथ हमारे द्वारा प्राप्त फल का सामंञ्जस्य है, अथवा नहीं है ?
- (३) यदि असंगति है, तब क्या उस असंगति का कोई यथेष्ट संगत हेतु है अथवा नहीं है ?

हम आध्यात्मिक साधनाओं के द्वारा जिन असाधारण अनुभूति को प्राप्त करते हैं, उनमें भ्रमप्रमाद की आशंका अवश्य रहती है। पूर्वोक्त त्रिविध कारणों से वैज्ञानिक परीक्षण में भ्रम प्रमाद होने में परीक्षक के बाह्यतः स्थित हेतु समूह ( आब्जेन्दिव कन्डीशन्स ) का प्राधान्य है। यद्यपि परीक्षक की अपनी आन्तर त्रुटियों के कारण भी भ्रम प्रमाद संभव हैं, तथापि बाह्यतः स्थित हेतु समूह की तुलना में आन्तर त्रुटि का स्थान अत्यन्त गौण हैं। आध्यात्मिक साधना में बाह्यतः किसी भी उपकरण की ( एपरेटस की ) आवश्यकता नहीं रहती। साधक के अपने शरीर तथा मानस अवस्था के ऊपर फलाफल प्रधानतः निर्भर करता है। देश कालादि पारिपार्श्विक हेतु समूह की तिनक भी अपेक्षा नहीं हो, ऐसा नहीं होता, किन्तु प्रधानतः साधक के प्राणमय, मनोमय और विज्ञानमय कोष की उपयुक्त स्थिति पर ही साधक की सफलता विशेषतः निर्भर करती है। अतः साधक को चाहिये कि वह सर्वप्रथम अपने प्राणमय कोष को साधनानुकूल अवस्था में ले आये। इसलिये आहारादि की शुद्धि और आसन, प्राणायाम आदि का प्रयोजन रहता है। देह और प्राण के प्रवाह की अनाविल और शान्त स्थिति में साधना की प्रथम भूमिका सुप्रतिष्ठ हो जाती है। यम, नियम, आसन तथा प्राणायाम रूपी योगांग इस प्रकार के अनाविल एवं शान्त

प्राणप्रवाह के प्रवर्त्तन में सहायक सिद्ध होते हैं। तिदनन्तर साधक ुको मनोमय कोष शुद्ध करना चाहिये। मन या चित्त का मल है रजः और तमः।

### चित्तमल कैसे अपगत होता है ? साधना द्वारा कल्पना का ऋमिक शोधन एवं बोधन

दीर्घकाल पर्यन्त सत्कार से, सम्यक भाव से, साधन भजन करते रहने से चित्त के रजः एवं तमः रूपी मल अपगत हो जाते हैं और चित्त भी विज्ञुद्ध रूप से सत्व-गुणोपेत हो जाता है। फल्टस्वरूप चित्त भी सातिशय प्रकाशशील हो जाता है। ऐसा चित्त जिस विषय को जिस प्रकार से ग्रहण करते हैं, वह विषय भी उसी प्रकार से वस्तुतः विद्यमान रहता है। अतएव ऐसे चित्त के द्वारा लब्ध ज्ञान ही यथार्थ ज्ञान अथवा प्रमा है। मूढ़, क्षिप्त अथवा विक्षिप्त अवस्था में चित्त को जिस प्रकार का ज्ञान प्राप्त होता है, उसे गुद्ध तथा यथार्थ ज्ञान नहीं कहा जा सकता। इस मनोमय कोष तक की गुद्धि से ही कार्य नहीं होगा। विज्ञानमय कोष को भी मनोमय कोष, प्राणमयकोष तथा अन्तमयकोष के संस्कारपाश से मुक्त करना होगा। उसे उसके स्वभाव में प्रतिष्ठित करने का यत्न करो।

साधारणतः जीव का विज्ञानमय कोष निम्नस्थ अन्नमय आदि कोषों के विचित्र भावप्रवण संस्कारों में बद्ध रहता है। बुद्धि भी स्वभावतः सत्वगुणात्मक है, तथापि वह सत्वगुण निम्नभूमिस्थ कामना-वासना आदि (सबकांशस के निगेटिव मोमेन्टा से) से समावृत्त होने के कारण विलुप्त सी प्रतीत होने लगती है। इस राहु-ग्रास से बुद्धि को मुक्त करना ही होगा, अन्यथा वह हमारे बन्धनपूर्ण संस्कारों को ही पुष्ट करती है। वह मोक्ष अथवा मुक्ति सम्बन्धित संस्कारों को विद्धित कर सकने में अक्षम सी हो जाती है।

हमारे साधारण ज्ञान में जो भी दैन्य अथवा कार्पण्य है, वह सब मुख्यतः बुद्धिवोष से ही घटित हो रहा है। अतः बुद्धि को निर्दोष करना होगा। तभी हमारी अनुभूति तथा ज्ञान यथार्थ विज्ञान रूप में परिणत हो सकेगा। हम स्वयं राग-द्वेष संस्कार से चालित होकर ही युक्ति की तथा विचारणा की स्थिति को उत्पन्न करते हैं। हम राग-द्वेष संस्कार से चालित होकर विचार एवं युक्ति के जिस सूत्र का अनुसरण करते हैं उससे हमें विज्ञान का सन्धान कैसे मिल सकता है? वह सूत्र हमें आलोक का सन्धान देने के स्थान पर अन्धकार के पीछे ले जाता है। अतएव मोक्ष-साधनार्थ हमें शरीर एवं मानस यन्त्रों की अनुकूलता को प्राप्त करना ही होगा।

यन्त्रसमूह जिस परिमाण में अनुकूल तथा उपकारक होते हैं, उसी मात्रा में यन्त्रलब्ध फल (अर्थात् अनुभूति) सत्य हो जाता है। किम्बहुना उसमें एक क्रम की अपेक्षा रहती है। साधन की सफलता भी क्रम की अपेक्षा करती है। अर्थात् साधना में प्रवृत्त होकर हम जिस अनुभूति को प्रथमतः प्राप्त करते हैं, वह पूर्णतः .सत्य नहीं होनी। प्राणमयादि उक्त त्रिविद्य यन्त्र (आभ्यन्तरीण यन्त्र) अनुकूल होने की ओर अग्रसर हैं, तथापि अभी भी वे सम्पूर्णरूप से अनुकूल नहीं हो सके हैं। विरोधी संस्कारों की बाधायें अभी भी प्रचुरता से विद्यमान हैं। अभी भी पातालादि निम्नतल की वृत्तियां स्व की उर्ध्वतलवृत्ति के साथ Congruent नहीं हो सकी हैं। अतएव इस प्रकार के यंत्र की सहायता से जिस फल की प्राप्ति हो रही है, उसका भी और शोधन करना आवश्यक है। अभी लब्ध अनुभूतियों के साथ अनेक मिथ्या कल्पना समूह अज्ञात रूप से जड़ीभूत हो रहे हैं। इनमें कितनी वास्तविक हैं, कितनी कल्पना प्रसृत् हैं, इसका नीरक्षीर विवेक नहीं हो रहा है। हम अज्ञातरूप से कल्पना को ही सत्यानुभूति मान छेते हैं। हम इस तथ्य का आगे विक्लेषण करेंगे कि जिसे हम साधारणतः कल्यनामात्र कहते हैं और जिस ब्रह्म-कल्पना द्वारा 'ऋतञ्च सत्यञ्च'' क्रम से यह निखिल विश्व सृष्ट हुआ है, इन दोनों में अनेक क्रमोन्नत स्तर हैं। सोषान हैं। इन सोपानों का क्रमश: अतिक्रमण करते हुये जब तक हमारी अनुभूति ब्रह्मकल्पना में उपनीत नहीं हो जाती, तब तक विश्व की सत्यता के सम्बन्ध में पूर्ण तथा अभ्रान्त ज्ञान सम्भव ही नहीं हो सकता। इस पूर्ण अभ्रान्त ज्ञान को वेद कहते हैं। वेद नित्य तथा अपौरुषेय है। ऋषिगण के 'दर्शन' में यह प्रकाशित होता है। साधना द्वारा प्राप्त समस्त अनुभूतियों का चरम लक्ष्य है पूर्ण अभ्रान्त ज्ञान । जब लक्ष्य दूर रहता है, तब सायक को क्रमशः धीरे-श्चीरे लक्ष्य की ओर अग्रसर होना पड़ता है। यह उसी प्रकार है जैसे जप साधन प्रथमत: वैखरी से प्रारम्भ हो रहा है। अभी 'मध्यमा, पश्यन्ति तथा परा' का कोई सन्धान ही नहीं है! अतः अभी मन्त्रजप के शब्दों की आवृत्ति ही चल रही है। साथ ही साथ गुरु ने जिस भावना अथवा चिन्तना का आदेश दिया है, उसकी कल्पना अथवा चिन्तना का प्रयास यह मलिन मन कर रहा है।

जब जपिक्रिया सम्यक् रूप से चलने लगती है, तब जैसे ही वैखरी जप मध्यमा सेतु में आ पहुँचता है और सेतु पार करके पश्यिन्त का स्पर्श प्राप्त कर लेता है, तभी से जपःशिक्त की असाधारणता का किचित् परिचय मिलने लगता है। इस प्रकार मनः की कल्पना भी क्रमशः स्थिर तथा स्वच्छ होकर दृढ़ भावना के कारण स्वयं को घनीभूत कर लेती है। इस स्थिति में साधक की वाह्यसंज्ञा अल्पाधिक तिरोहित हो जाती है और साधक ध्यान-लोक में प्रविष्ट होने लगता है। इसी समय से ध्यानरस का आस्वादान साधक को मिलने लगता है। पूर्व भूमि में नाना विरोधी अरिच्छन्द के साथ संग्राम करते-करते साधक का जो अभ्युदय घटित होता है, उसे हम कुच्छोदय कहते हैं। अब ध्यानरस का आस्वाद प्रारम्भ होने से इस कुच्छोदय पर्व का अवसान हो जाता है।

#### जप की विभिन्न भूमि में विभिन्न ख्याति तथा छन्दः श्वास-श्वास में जपः

हमने सप्तव्याहृति आलोचना प्रसंग में यह कहा है कि उक्त सप्तव्याहृति विश्वजनीन सत्य है। अतएव विश्व अनुभूति के दुष्टिकोण से इसे सप्तख्याति कहते हैं। इसीलिये जपादि साधना में भी यही सप्तस्याति रहती है और प्रत्येक ख्याति में एक छन्दः रहता है। इस प्रसंग में सप्त-सप्त अथवा ७ ♦ ७ की आकृति की विवेचना की जायेगी। वैखरी जप में जो विशेष ख्याति तथा छन्दः विद्यमान रहता है, वह स्याति तथा छन्दः उस समय परिवित्तित हो जाता है, जब जप की स्थिति मध्यमा में अथवा उससे उर्ध्व किसी ग्राम में हो जाती है। इस ख्याति अथवा छन्द के परिवर्त्तन के कारण जप का रूप तथा फल भी परिवर्तित हो जाता है। अर्थात् निम्नभूमि में जप जिस आकार अथवा प्रकार से चल रहा था, उच्चतर भूमि में जप का आकार और प्रकार वैसा नहीं रह जाता। निम्नभूमि में संख्या का स्मरण रखते हुये आयास पूर्वक जपाक्षर की आवृत्ति करते हैं, परन्तु उच्चतर भूमि में यत्नपूर्वक किसी संख्या को स्मरण रखते हुये जपाक्षर की आवृत्ति का कोई प्रयोजन ही नहीं रह जाता। तब जप हमारी चेष्टा से नहीं चलता, प्रत्युत् जप की कृपा से हम चलते हैं ! उस स्थिति वह हमारे प्राण प्रवाह को अपने छन्द में निरूपित कर लेता है । उस समय इवास-प्रक्वास देहयन्त्र की मांग पर अथवा हमारी जप-क्रिया चलाने के प्रयोजन से नहीं चलता। तब मानो स्व छन्द जप में इवास-प्रश्वास लीन से हो जाते हैं। जैसे अच्छे संगीत के समय गीत-वाद्य का एक दूसरे में लय हो जाता है, उसी प्रकार ! जप के छन्द तथा प्राण के छन्द का यही समीकरण है 🗢 श्वास-श्वास में जप। जब जप की कृपा से चित्त में गाढ़ तन्मयता आ जाती है, तब यह स्वाभाविक अजपा स्थिर कुम्भक के परिणत हो जाता है।

## कल्पना तथा भावना के तीन-तीन स्तर अन्त-समापत्ति

ख्याति तथा अनुभूति के दृष्टिकोण से देखने पर

ख्याति तथा अनुभूति के दृष्टिकोण से देखने पर हम जपभावना की उपलब्धि भूमिकात्रय में करते हैं। प्रथम है कल्पना की भूमिका। इसके भी स्तर-त्रय हैं, यथा—मिलन स्तब्ध कल्पना, चपल ब्यस्त कल्पना और दृढ़ समग्र (समस्त) कल्पना। प्रथम में कल्पना अस्पष्ट रूपेण होती है। द्वितीय में कल्पना चन्चल होकर ध्येय वस्तु का कभी यहाँ तो कभी वहाँ अनुभव करती है। जैसे भ्रमर पुष्प के चतुर्दिक गुन्जन करता है, उसी प्रकार। कभी वह पुष्प को छोड़कर अन्यत्र चला जाता है। पहले हमने जिन वैलक्षण्य आदि दोषों को कहा है, वे सब इसी अवस्था

में ही अधिक परिलक्षित होते हैं। तत्पश्चात् कल्पना की दृढ़ अथवा शान्त अवस्था में जिस ध्येय वस्तु की समग्ररूपेण कल्पना की जाती है, वह भी कल्पना ही है।

अतः साधक को कल्पनाभूमि को उत्तीर्णं करते हुये उच्चतर भूमि में जाना ही होगा। यह भूमि है भावना। भाव की गाढ़ता के द्वारा ही भावना होती है। भावना प्राप्त होने पर ही रसबोध होता है। अब मधुकर इधर-उधर गुंजार करता नहीं घूमता। जिस फूल के मधु की गन्ध द्वारा आकृष्ट हुआ था, अब उसी का आस्वादन करता है। इस भावना भूमि के तीन स्तर हैं—यथा अयुक्त भावना, युक्जान भावना, युक्त भावना। हम सामान्यतः युक्जान तथा युक्त भावना को क्रमशः धारणा तथा ध्यान कह सकते हैं। फिर भी युक्जान तथा युक्त कहना अधिक सुविधाजनक है।

युक्त भावना के अतिरिक्त भी एक भूमि है। उसे हम भावन-भावना कहते हैं। अथवा समापित्त भी कह सकते हैं। इस सप्तकं भूमिका में ध्येय साक्षात्कार अथवा अपरोक्षानुभूति होती है। जैसे 'क्रीं' कालीबीज का जप करते-करते जब इस सप्तम ख्याति में स्थिति होती है, तब मां काली मंत्राक्षर रूपिणी, कल्पनारूपिणी अथवा ध्यानरूपिणी नहीं रह जातीं! वे साक्षात् प्रादुर्भूत हो जाती हैं। बालक ध्रुव ने नारद से द्वादशाक्षर मंत्र पाकर जप करते-करते प्रथमतः ध्यान में वासुदेव का प्रथम दर्शन अवश्य प्राप्त किया, परन्तु उसे पाकर सन्तुष्ट नहीं हो सके। शंख-चक्र-गदाधारी वासुदेव ने साक्षात् दर्शन दिया, ध्रुव का स्पर्श किया और उनके साथ वार्त्तालाप किया। इसी साक्षात्कार से साक्षात्कार की आन्तरानुभूति (सब्जेक्टिव इक्सपीरियन्स) और वाह्यानुभूति (आब्जेक्टिव इक्सपीरियन्स) के मध्य का व्यवधान तथा दृन्द्व तिरोहित हो सका था।

#### साधक को आंतर अनुभूति में किन-किन प्रश्नों का उत्तर पाना होगा ? सत्य अनुभूति के पंचलक्षण

जब तक बाह्य तथा आन्तरानुभूति का व्यवधान दूरीभूत नहीं हो पाता—, तब तक साधक को अपनी — प्राप्त अनुभूति की परख कर लेना चाहिये। सामान्यतः तीन सूत्रों के आधार पर यह कार्य किया जाता है। प्रथमतः यह विश्लेषण करे कि हमारी जो यह अवस्था है, इसके सम्बन्ध में शास्त्र क्या कहते हैं? द्वितीयतः इस सम्बन्ध में सन्त तथा महाजनों ने क्या-क्या साक्ष्य दिया है? तृतीयतः इस संदर्भ में हमारे अपने गुरुदेव ने क्या कहा है? इस पर्यन्त वैज्ञानिक परीक्षण के साथ अध्यात्म जीवन की परीक्षा की विधि में एक समानरूपता परिलक्षित होती है, किन्तु साधना के समय इन तीनों सूत्रों के अतिरिक्त भी स्वलब्ध अनुभूति के आकार-प्रकार के सम्बन्ध में विशेष प्रकार से सावधान और सजग रहना चाहिये।

जैसे कभी स्वप्न के समय कितपय लक्षणों को लक्ष्य करने पर उस स्वप्न को अलीक कहकर नहीं छोड़ देते, उसी प्रकार यदि आन्तरलब्ध अनुभूति अथवा अवस्था विशेष में कितपय लक्षण हैं, उस स्थिति में उस अनुभूति को कदापि कल्पना नहीं कहा जा सकता। अभीष्ट लक्षण सामान्यतः पांच हैं, यथा—

- (१) अनुभूति की सुस्पष्टता तथा उज्वलता
- (२) अनुभूति की स्थिरता अथवा स्थायित्व
- (३) अनुभूति की सुषमता अथवा संगति
- (४) अनुभूति का उत्तरोत्तर उन्मेष-विकास
- (५) जीवन की समस्त अनुभूति घाराओं पर उसका प्रभाव और शासन

इस पांचों लक्षणों के परिमाण पर कितना विश्वास होगा अथवा नहीं होगा, उसकी भी मात्रा साथ ही जड़ित सी रहती हैं। जो सत्यानुभूति है, उसके साथ ज्योति तथा आनन्द ओतप्रोत रूप से विद्यमान बने रहते हैं। अतः साधक को कोई आन्तरानुभूति होने पर उसे अपने आप से इन दो प्रश्नों को पूछना चाहिये:—

- (१) क्या यह मुझे अजाना में तथा अज्ञात तमः के पार ज्ञान अथवा बोध में ले जा रही है ? अब तक बिना कुछ पाये अन्धकार में इधर-उधर खोज रहा था, क्या उस अन्धकार में अब आलोक का उद्भासन हुआ है ?
- (२) अब तक जो न पाने और न जानने की अशान्ति थी, क्या वह विदूरित होने पर हमारा चित्त शान्त एवं स्वस्थ हो रहा है ?

किम्बहुना, विज्ञानागार के समान साधना में भी जो अनुभूतियाँ आती हैं, वे सभी अभीष्ट अथवा वांछनीय नहीं हैं। उनमें कोई-कोई प्रेयस्कर है किन्तु श्रेयस्कर नहीं है। अनेक प्रेयस्कर भी नहीं हैं। यहां यह जानना होगा कि वहां केवल मित्र एवं मधुच्छन्द का निरुपद्रव साधन ही घटित नहीं हो रहा है, प्रत्युत् वहां अरिच्छन्द भी विद्यमान है। अरिच्छन्द की विद्यमानता के कारण अग्रुभ संस्कार भी विरोधीरूपेण सिक्रय हो पाते हैं। फलस्वरूप नाना अग्रुभ लक्षणों का प्रकाशन हो जाता है। जब तक अग्रुभ निवृत्ति नहीं हो जाती, तब तक साधक को मिलन संकर धारा से मुक्त होकर ग्रुभ शंकरधारा में प्रवेश नहीं मिलता। अत्यन्त उद्यं पर्यन्त इन दोनों धाराओं का साथ-साथ प्रवाह बना रहता है।

## सत्य अनुभूति की क्रमिकता

सत्यानुभूति के पंचलक्षण क्यों हैं ? विचार करने पर ज्ञात होगा कि उनमें से प्रत्येक में क्रमिकता तथा तारतम्य की अपेक्षा बनी रहती है। मान लो कि कोई आन्तर अनुभूति अत्यन्त उज्बल तथा विस्पष्ट रूप से होती है। अब प्रश्न उत्थित होता है कि कहां, किस परिमाण में, किस भाव में, किस सम्बन्ध में, विस्पष्ट अथवा उज्वल है ? हम आखें खोलने पर किसी वस्तु को जिस उज्वल अथवा विस्पष्ट रूप से देखते हैं, क्या हमारे द्वारा ध्यान में गोचर वस्तु उतनी ही उज्वल एवं विस्पष्ट है ? अथवा उसकी तुलना में अधिक किंवा न्यून है ? संक्षेप में यह कहा जा सकता है कि इन पंचलक्षणों में से प्रत्येक के प्रति पाद-मात्रा तथा कला विषयक प्रश्न उत्यत होता है । प्रश्न उठता है कि इसकी काष्ठा अथवा सीमा कहां है ? अर्थात् किस मात्रा-पाद अथवा कला में स्फुरित होने पर अनुभूतियों का रूप निरितशय तथा यथार्थ हो सकेगा ? जिस उपाय से सत्यानुभूति होती है, उसे यदि बुद्धि कहें, उस स्थिति में यह प्रश्न अवश्य उदित होगा कि बुद्धि की किस विशारदी स्थिति में वह निरितशय सत्य की उपलिच्छ में समर्थ हो सकेगी ?

#### सत्य चतुष्पात् है । ( सत्ता-शक्ति-आकृति तथा छन्द )

हमारे अनुभव के अनुसार सत्य चतुष्पात् रूप में विराजित है। इसे हम सत्ता के शिक्त — आकृति तथा छन्दः रूगी पाद कहते हैं। अतएव सत्य की उपलब्धि करने के लिये उसे इन चारों के दृष्टिकोणानुसार उन्नत करना होगा। निसंदिग्ध रूप से जीत्र की बृद्धि इसी चेष्टा में निरन्तर व्यापृत रहती है, किन्तु वह प्रायशः छाया द्वारा ही भ्रमित एवं विभ्रान्त होती रहती है। उसे 'काया' का सन्धान कदा-चित् ही मिलता हो! ऐसी बुद्धि को सत्य के लिये 'अयुक्त' कहते हैं। जो बुद्धि छाया का विश्रम काटकर 'काया' की 'सन्धानी' हो जाती है, और उसके सन्धान में प्रवृत्त होकर तदुपयोगी उपाय का आविष्कार करने के लिये प्रयत्नरत हो जाती है, उसे 'युञ्जान' बुद्धि कहा जाता है।

इस युञ्जान बुद्धि और सत्य के बीच व्यवधान बना रहता है, किन्तु वह व्यवधान क्रमशः हरूव होता जाता है। इस व्यवधान का दूरीकरण ही सवेविध विज्ञान तथा प्रज्ञान का लक्ष्य है। अन्त में देखो बुद्धि एक ऐसी विशारदी भूमि में आ गयी है, जहां अब सत्य के बीच का व्यवधान समाप्त हो गया है। यही है 'युक्त' अवस्था। क्या यहीं पर यात्रा का अवसान है? स्वयं गीता में श्री भगवान ने युक्त, युक्ततर तथा युक्ततम रूपी भूमित्रय का सन्धान दिया है। इसल्ये हम युक्तभूमि में पहुँचकर भी तारतम्य के पार नहीं जा सके हैं। अतः अब बुद्धि से कहना होगा "मै तो सत्यतः युक्त गया हूँ, किन्तु युक्ततर कैसे होना होगा? अन्त में युक्ततम कैसे हो सकूंगा? क्या अन्ततक बिना रूके पथचारण करना होगा? क्या परिपूणं सत्य अन्ततक मुझसे छिपा रहेगा?" कित्यय दार्शनिक मत सत्य की प्राप्ति के इस ज्ञानाभियान को अन्तहीन मानते हैं। वे बुद्धि को क्रम रूप से तथा धारावाहिक रूप से कार्य करने वाली मानते हैं। अतः यह विदित होता है कि सत्य

के सम्बन्ध में बुद्धि की आकृति तथा अभियान किसी भी समय समाप्त होने वाला नहीं है।

#### बुद्धि-साधारणी, समञ्ज्ञसा तथा समर्था तुरीयख्याति कहां से आरम्भ है!

हम यह मानने के लिये बाध्य हैं कि बुद्धि को हमने साधारण व्यवहार में "कारबारी" रूप से जाना है। बुद्धि भी स्वयं को साधारण व्यवहार में कितपय सूत्रों (कैंटेगरीज) के अनुसार चालित करती है। यद्यपि वह स्वयं को इन सूत्रों के अनु-रूप चलने के लिये वाध्य करती है, तथापि वह स्वयं को इस बाध्यता के पाश से मुक्त करने के लिये एक वास्तविक आकृति एवं सम्भावना को स्वयं में लिपाये भी रहती है।

अतः हम जिसे साधारणी बुद्धिरूप मे एक अनन्त श्रेणी तथा धारारूप में उपलब्ध करते हैं, उसे बोधि अथवा सम्बोधि रूप में अक्रमिक, समग्र तथा पूर्णरूप में प्राप्त करने के लिये बाध्य नहीं हैं। हमने अपने एक पूर्व सूत्र में वनाभ्यन्तर में चलतेचलते टार्च की सहायता से पथ देखते चलने की स्थित तथा विद्युत के प्रकाश में पथ देखने चलने की स्थित का वर्णन किया है। साथ ही दोनों के पार्थक्य की भी विवेचना किया है। जब बुद्धि महः रूपी तुरीयख्याति में उपनीत हो जाती है, तब उसका आकार-प्रकार पूर्णतः परिवर्तित हो जाता है

पहले हमें कितने ही प्रयास तथा संकोच के साथ एक-एक पैर बढ़ाते चलना पड़ता था। अब इस चतुर्थं ख्याति में पहुँच जाने पर यह विदित होने लगता है कि उसमें अब तक जो बामनरूपी पुरुष सोये हुये थे, वे अब साक्षात् उरुक्रम रूप से जाग्रत हो उठे हैं और "त्रेधा निदधे पदं" उनके एक ही पद के द्वारा स्वर्ग मत्यं पातालादि का एक साथ अतिक्रमण हो चुका है। अब स्वयं अवाक् होकर कहना पड़ता है। "एताबानस्य महिमा"। हमारी जो बुद्धि अब तक सामान्य 'यह—वह' रूपी नाप-जोख में ही व्यातृत थी, वह बुद्धि आज अतर्कित रूप से एक महान् विपुल का संधान प्राप्त कर रही है, जिनके 'नापजोख' के सम्बन्ध में कोई भी पैमाना (मेजर्स-प्रीकान्सेप्शन्स) को अब "मौका" ही नहीं मिल रहा है। बुद्धि के द्वारा परमसत्य का वरण करने के लिये जो यह अभिचार है, उसकी नायिका के साथ अभिसार के रूप में तुलना की जा रही है। कारिका प्रस्तुत है—

व्यस्तं छन्दः क्रमिकविषयं याति साधारणी धी वैराज्यं याऽनुसरति समा चाञ्जसा मध्यमा सा । पूर्णह्यर्थं भजति महसा छन्दसो या समर्था त्रेधात्मानं त्वितिजगषुमिनीयिका सा तुरीया ॥ साधारण नायिका के अनुसार यह साधारणी बुद्धि किसके अनुसरण में चल रही है ? बुद्धि के लिये अनुसरण की वस्तु सभी स्थलों पर छन्दः ही है । छन्दः के अतिरिक्त अन्य कुछ भी नहीं है । यह साधारणी नायिका कैंसे छन्दः का अनुसरण कर रही है ? वह है व्यस्त छंदः अर्थात् छंदः खण्ड-खण्ड में ! इसकी व्याप्ति है स्वल्प तथा पारस्परिक संगति का अभाव है खण्डों में । ऐसे छंदः तो जीवन के व्यवहार क्षेत्र में उपयुक्त हैं, परन्तु ऐसे छंदों के द्वारा जीवन की समग्रता का ब्यवहार सौष्ठव के साथ नहीं चल सकता । इसी कारण साधारणी नायिका को पग-पग पर बहिर्बाधा, स्विवरोध प्रभृति के सम्मुखीन होना पड़ता है ।

हमने पहले छन्द के जिन पाँच पर्वों का उल्लेख किया है, उनमें से मात्र प्रथम दो में साधारणी बुद्धि जा सकती है। वे छन्दः हैं परिणयी तथा अन्वयी। इस साधारणी बुद्धि के कार्पण्य को काट देने वाली बुद्धि को कहते हैं समंजसा। यह समंजसा नायिका किसका अनुसरण करती है ? वह अनुसरण करती है वैराज छन्दः का। जिस छन्दः में कभी यहाँ तो कभी वहाँ (भ्रमित होने वाली) की कुण्ठा का प्रभाव नहीं रहता, तथापि जो समस्त स्थूल एवं सूक्ष्म रूपी विराट में अनुस्यूत है, उसे समन्वयी छन्दः कहते हैं। विज्ञान में जो बुद्धि है, वह ऐसे ही छन्दः के अनुसरण के लिये स्वयं को नियुक्त करती है, किन्तु कुछ दूर अग्रसर होने पर भी अकुण्ठ की अभिसारिका समञ्जसा बुद्धि अपनी कुण्ठा तथा संकोच को किसी प्रकार से भी न तो देखती है और न काटती ही है! विश्व की समस्त घटनायें छन्दः में तो आती हैं, किन्तु विश्व के मूल में जो ऋतम् और सत्यम् है वह ? जो परिपूर्ण पदार्थ अणु-महान् सब कुछ के मूल में विद्यमान है, उसे जो बुद्धि अपने महान छन्दः के द्वारा भजन, वरण तथा उपलब्धि में ले आने में समर्थ हो जाती है, वह बुद्धि विज्ञान की बुद्धि से भी अध्वांगिमिनी है।

#### विज्ञान के उर्ध्व में प्रज्ञान समञ्जसा के अनन्तर समर्था

यह है प्रज्ञान की बुद्धि, समर्था नायिका ! यह बुद्धि छन्दः के जिस पर्व पर अधिरोहण करने में समर्थ है, उसे हम महासमन्वयी रूपेण उपलब्ध करते हैं। किन्तु क्या यहीं अन्त है ? इस प्रकार से बुद्धि स्वयं को नायिका की भूमि में सज्जित करती हुये छन्दोरूपी सत्य की भावत्रय द्वारा आराधना करती है। किन्तु भूमि तो स्वयं को इन भूमिकात्रय के भी पार ले जाने की इच्छा करती है (अति जिगमिषुः)। क्योंकि इतना करने पर भी वह अभी तक परम सत्य को अपना नहीं बना सकी है! अतः यह विदित होता है कि अभी भी बुद्धि का एक तुरीय भाव स्थित है। इस तुरीयभाव की प्राप्ति के साथ बुद्धि के मान मेय समस्त व्यवहार अपगत हो जाते हैं। अब बुद्धि अपने स्वभाव का भी अतिक्रमण (Transcends itself) कर लेती है।

अतः अब उसको जो परम उपलब्धि तथा आस्वादन प्राप्त होता है, उस सम्बन्ध में बृद्धि अथवा भाषा के माध्यम से कुछ भी कह सकना संभव ही नहीं है। इस परम-भूमि में आकर बृद्धि के जिस परम छन्दः का साक्षात्कार मिलता है, उसे हम परम समन्वयी कहते हैं।

# वैज्ञानिक तथा दार्शनिक चिग्तन की दुश्चिग्ता

समस्त वैज्ञानिक तथा दार्शनिक चिन्तन ने बुद्धि की इस समञ्जसा भूमिका तक को स्वीकार किया है। उसने मानों समर्था के संवाद से ही स्वयं को भयभीत कर लिया है अथवा उसके प्रति अविश्वास है। तुरीया पर्यन्त तो उनकी कल्पना की पहुँच ही नहीं है। बुद्धि को Intellect, Understanding अथवा Reason मान लेने पर इसी प्रकार की एक सीमा पर ही रूक जाना होगा। पश्चिम के कान्ट प्रभृति दार्शनिकों ने समर्था तथा तुरीया के पैर में वेड़ी बांध कर उसे दूर ही रखना चाहा है! बुद्धि अपने शुद्धरूप में (as pure reason) जिस महत्तर अक्रमिक सत्य का संघान देने के लिये उद्यत है, उसके सम्बन्ध में अविश्वास की वृत्ति रखने के कारण ही कान्ट प्रभृति नें 'प्रकाश्य' का परामर्श दिया है।

यद्यपि कान्ट तथा उनके परवर्त्ती कितपय चिन्तकों नें प्रकारान्तर से इन सब महत्तर सत्य की अनुभूति को व्यवहार में लिया है, परन्तु तब भी यही कहना होगा कि उनकी बुद्धि में तथा ध्यान में बुद्धि की इस समार्था तथा तुरीया रूपी सम्यक् भूमि का अवगुण्ठन अभी भी उन्मोचित नही हो सका है। जब तक बुद्धि का उत्तोलन मानस संस्कार से उध्वं नही हो जाता, अथवा सुपरमेन्टल भूमि अधि-गत नही हो जाती, तब तक सत्य का महान् तथा परम रूप उपलब्ध नही हो सकेगा।

> अब इन कारिकाओं के द्वारा बुद्धि का 'त्रिनेत्रा' रूप से ध्यान करो :— उरिस शिरिस वास्ये त्रीणि चक्षूंषि तेषां दृशिपटरसभासः कः प्रधीनिश्चिनोति । बहिरिति च सदेकं भाश्चभर्गो वरेर्ण्य रस इति रसभूमा कस्य तारञ्च तत्सत् ।।

तुम्हारे मुख्यमण्डल में जो चक्षुद्वय हैं, उनके द्वारा बहिविश्व के चित्रपट को देखते हो ! उन्हें देखकर मन तथा बुद्धि अपनी साधारणी वृत्ति को चलाते रहते हैं। किन्तु तुम्हारे हृदय (उरिस) तथा मस्तक (शिरिस) में और भी दो चक्षु हैं, क्या उन्हें जानते हो ? एक है भाव के चक्षु। वह तुमको देते हैं रसबोध, रसानुभूति ! अन्य हैं ज्ञाननेत्र । उससे तुमको मिलता है आलोककर ज्योति का सन्धान ।

तुम साधारणी नायिका के राग में इस प्रकार भूल गये हो कि अन्य दो नेत्रों का संवाद तुम्हारे पास तक पहुंचता ही नहीं है। अथच, इन दो नेत्रों के खुले बिना तो समंजसा की परिणति समार्था के रूप में हो ही नहीं सकती।

अतः कारिका में कहा गया है कि इस प्रकार का एक प्रधी (प्रकृष्ट घी सम्पन्न) है जिसकी घी इन त्रिविध दृष्टि की विषय वस्तु दृश्य पट, रस तथा ज्योति (भाः) को निश्चयपूर्वक ग्रहण करती है और उनका विनियोग अपने परम प्रयोजन में करती रहती है (निश्चनोति)? वह परम प्रयोजन कहाँ तक है और वह क्या है? अन्दर-बाहर तो एक विचित्र छिव देखी जाती है। फलतः पाता हूँ घात-प्रति-घात, हास्य-रुदन कितना कुछ! किन्तु यह सब वही एक सद्वस्तु (सदेकं) है, सब कुछ वे हैं, यह जान कर शान्त हो जाओ। यदि गुरुकृपा तथा जपादि साधना के द्वारा तुम्हारे ललाट के नेत्र खुल सकें, तभी तुम आलोकलोक का सन्धान प्राप्त कर सकोगे। तुम तभी यह जान सकोगे कि जो आलोक है, वही है 'वरेण्य भगः'। इसी का संवाद गायत्री मंत्र के द्वारा ध्वनित है। और, यदि हृदय के नेत्रों से रस का (भावपुलक आदि का) स्पर्श प्राप्त कर सको, तभी यह जान सकोगे कि वह रस ही ''रसो वै स भूमा'' है। तब यह समझोगे ''रूपसागर में डुबकी लगाया है और अब अपरूप रत्न मिलने की आशा है'!

जैसे वस्तु रूप से जाना, उसी प्रकार मन्त्र रूप से भी परम सत्य को जानों 'ऊँ तत् सत्'। जो बुद्धि इस प्रकार से जानती है वह बुद्धि कैसी है ? (कस्य)। पूर्व की कारिका में उक्त बुद्धि की भूमिका के साथ इस भूमिका की तुलना करो।

जब तक बाहर के और मनः के चलचित्र के प्रति अधिक अभिनिवेश रहता है, (श्रुत्युक्य "पराञ्चि खानि" का पुनः स्मरण करो ) तबतक उन दोनों चक्षुओं को खोलने के लिए 'आवृत्त चक्षुः' साधन करना पड़ता है। अर्थात् वास्तिवक ज्यो-तिरस (अमृत) के अभिलाषी को धीर तथा शान्त होना चाहिये। ज्योतिरस युक्त इस दृष्टिट के पूर्ण उन्मेष हो जाने के अनन्तर बहिर्मुखीनता (पराक्) वृत्ति भी उस प्रकार से नहीं रहती। तब 'बहिरिति सदेकम्'। अब भावनेत्र तथा ज्ञाननेत्रों द्वारा रसानुभूति और ज्योति की उपलब्धि के पश्चात् किसी भी प्रकार की अन्वता नहीं रह जाती।

बुद्धि को नायिका रूप (लीडिंग लाईट) से देखने पर समर्था के परे स्थित तुरीया भाव को स्वीकार करना ही होगा। इस प्रकार 'त्रिनेत्र' (थ्री मीनिंग) रूप से देखने पर भी इन तोनों से अतीत तुर्यगादृष्टिट को स्वीकार करना ही पड़ता है। तुरीया (तुर्यगा) में बुद्धि स्वयं का अतिक्रम करने लगती है।

प्रपंश्वोपशम महैत मधिष्ठानं तुरीयया । तत्र तुर्यगया पूर्ण ध्रुवं शुद्धमपीष्यते ॥

महासमन्वयो यत्र पारम्यमवगाहते। सर्ववित्त्वं च सार्वज्ञयं तत्र निरञ्जनो स्थितिः ॥ विषयः सन्धिभावौ च तात्पर्यां परमार्थता । हेर्नुन्तमे निष्ठिते यत्र तत्र तत् सत् व्यवस्थिम ॥ विचिन्ते ऽन्तिमख्याति सत्याद् यः सृष्टि सुक्तगात्। तपश्चैवं सतः सन्यं तस्यौतंसदिति स्थितिः ॥ स्थिरत्वादीनि लिङ्गिनि त्रीणि व्याहृतिमूर्द्धनि । ध्रवत्वादीनि संलक्ष्ये लक्ष्यशेषे ह्यलक्षणम्।। अभ्यारोहाय सत्ये स्यात् सव्याहृति जपक्रतुः। सौक्ते तु व्याहृतिहित्वा चौं तत्सिदिति तत्परम्।। अभ्यासो व्याहतै: कुर्वा धीमहीति च भर्गसा । वि---व्याहृति तपश्चोरं हित्वौतंत्सदिति स्थितिः ॥ भूमाकाशं स्वमावान् निरतिशयसुखं तत्र भावाश्च नाना शुद्ध ज्ञानं स्वधाम्ना प्रमिति परिमित वा प्रमातृ प्रमेयम् । शुक्लं कृष्णञ्च धूम्रं सदिति भवति कि वस्तु चैकं विचित्रं भर्गोदेवस्य पादान् कतिविधनिलयान् मिसमाना धियो नः ॥ सर्वज्ञः सर्वविद् यः परम उपशमो वा प्रपञ्चस्य तस्मि शाखाविस्तारमूलं सदसदिति महावोरुधो निविशेषम्। मायाऽनिर्वाच्यमूलं तदिप वदिस कं मायिनं वा महेशं क्लेशाद्यैस्तत्र नृणां दनुजिदविषदां वा परामृष्टिलेश: ।। न वेत्ति माता सुताश्रुधारं न धरति धाताऽवलस्यभावम्। न पाति पाताऽतुरं विपाके शरणं कुतो वास्तीहलोके ॥

## भाषानुवाद और भावार्थ विस्तार

निखिल प्रपंच की उपशम भूमि अवश्य है। वेदागम के साथ-साथ ऐसा निर्देश आत्म प्रत्यय से भी प्राप्त होता है। यह समस्त बोध का अधिष्ठान तथा द्वैत-लेश से रहित है। यह स्वप्रकाश है, तथापि इसका आवरण तुरीया दृष्टि से हटा है। इस अधिष्ठान में जो पूर्ण-शुद्ध तथा ध्रुव तत्व विद्यमान है, वह जिस दृष्टि से उन्मो-चित होता है, वह है तुर्यंगा। विश्वबोध में सब कुछ एक काष्ठा की ओर अंगुलि-निर्देश कर रहा है। सब यही कह रहे हैं कि मैं तो 'इसी'' मात्रा-पाद तथा कला में अभिन्यक्त हो रहा हूँ, किन्तु हमारी पराकाष्ठा कहाँ और किसमें है ? इस पराकाष्ठा को 'न स्यात्' नहीं कहा जा सकता।

छन्दों की सोपानाविल को पार करते-करते महासमन्वयी में उपस्थित हुआ। यहां पर छन्द कहता है ''अब मैं परमता में अवगाहन करूँगा। यह जो महारहस्य-मयी 'महा' तथा 'परम' की मिलनभूमि है, यहां क्या देखा? एक ओर सर्वज्ञत्व-सर्ववित्त्वरूप ज्ञान की पराकाष्ठा है, दूसरी ओर है एकान्त प्रपश्चोपशमरूपा ''निरंजनीं स्थित''!

#### पंच प्रश्न तथा उनके उत्तर तत्परता तथा परमार्थता

किसी बोध अथवा भान से प्रश्न किये जा सकते हैं, जैसे :-

- (१) तुम्हारा विषय ( Content ) क्या है ?
- (२) तुम्हारी सन्धि अथवा सम्बन्ध ( Relation ) क्या है ?
- (३) तुम्हारा भाव (लक्ष्य-हेतु-कारण-निदान-Meaning अथवा Intent) वया है ?

#### तथा

कैसे-क्या-क्यों ( What, How और Why ) यह घटित होता है ?

इन प्रश्नों का अनुसरण करते-करते जिस काष्ठा अथवा सीमा की ओर गित होती है, वे काष्ठा हैं विराट, हिरण्यगर्भ तथा ईश्वर । ये सभी सत्ता-शक्ति-छन्दः तथा आकृति के कारण चतुष्पात् हैं । क्या प्रश्नों का अवसान यहीं हो गया ? नहीं ! अभी भी दो प्रश्न शेष हैं । अवतक तो मुख्यत: Empirical Analysis और Synthesis, वाह्यदृष्टि के अनुसार विश्लेषण आदि चल रहा था । अब मेटाफिजिकल मीनिंग तत्वत: देखना है । विश्लेषण तथा समन्वय तो बोध (Experience) के मूलीभूत कारण तक आ पहुँचा है । किन्तु उसके पश्चात् ? स्वयं को कार्यकारण क्षेण प्रदिशत करने पर भी कौन सी भूमि कार्यकारणातीत है ? बोध के विषय अथवा "What" को "Absolute That" के रूप में ( शुद्ध हानोपादानहीन तत् रूप में ) जानने का उपाय क्या है ? तत् पदार्थ का परमशोधन कैसे होगा ? तत्पश्चात् 'How तथा Why' के सम्बन्ध एवं भाव, इन दोनों का ध्रुव एवं परिपूर्ण समाधान कहां है ? अर्थात् सम्बन्ध कहां पहुँचकर यह कहेगा कि "अब हमारी कोई अपेक्षा ही नहीं है" । भाव कहेगा "मेरी पूर्ति हो चुकी है । अब मुझे कोई अभाव नहीं है ।"

इस परमता की भूमि को सत् कहा जाता है। यही है 'बाघमात्र विरही'।
यह मात्रागत पारंगतता (Trancending all Measure) है। अंतिम दोनों
कारिका में तत्परता तथा परमार्थता कहा गया है। इन दोनों का जो परमवस्तु
निगमन करती है, वही है परब्रह्म। 'ॐ तत् सत्' से उनका ही निर्देश होता है।
इसी 'तत् सत्' का प्रकाश हैं महामाया तथा भगवत्ता। अंतिम दोनों दृष्टि में न्यूनता

अथवा आधिक्यता की कोई भी प्रसज्यता नहीं रहती। अर्थात् यहां आकर यह 'झमेला' उठता ही नहीं कि किसे ऊपर और किसे नीचे रखना है।

'ॐ तत् सत्' इस परब्रह्म वाचक मंत्र के जपध्यान में किसकी स्थित स्व-भावतः है, यह कहा गया है। सप्तस्याति की अतिम स्थाति है 'सत्यम्'। और सृष्टि-सूक्त में ''ऋतश्च सत्यश्व'' का जो सत्यम् है, इन दोनों को अलग-अलग विलक्षण जानों। अर्थात् इनका कहीं पर अन्वय है, कहीं पर व्यतिरेक है। इसी प्रकार सप्त स्थाति वाले तपः और सृष्टिस्कोक्त तपः को भी अलग-अलग समझो। पुनश्च, सत् तथा सत्य को भी इसी प्रकार से विलक्षण समझो। इस प्रकार से जो जानता है, वहीं व्यक्ति परब्रह्मवाचक मंत्र को यथार्थ स्थिति में जान लेता है।

#### संलक्ष्य अथवा लक्षण की पराकाष्ठा कहाँ है ? Supreme Logical अथवा Perfect Harmony क्या है ?

विलक्षणता की रीति संक्षेप में विवेचित की जाती है। स्थिरत्व, असंकरत्व तथा समग्रत्व रूपी लिंगत्रय सप्तम ख्याति (व्याहृति मूर्द्धिन) में निरूपित हैं। इन तीनों के संलक्ष्य (चरमत्ता) की भूमि कहां है? अर्थात् किस भूमि में है स्थिर से ध्रुव, असंकर से ग्रुद्ध और समग्र से पूर्ण? इन स्थिरत्वादि लक्षणों की एक क्रिमिकता (Progression) है। अतः प्रश्न उत्थित होता है कि सीमा कहां है? जहां सीमा है, वहीं है ब्रह्म का 'ऋतश्च-सत्यश्च' रूप। 'ऋतश्च सत्यश्च' तथा इनके चकार द्वय की पूर्वालोचना की जा चुकी है। और "लक्ष्यशेषे" अर्थात् जिसका लक्षण अथवा लक्ष्यतावच्छेदकता अब नहीं है, वहीं है अलक्षणम् अर्थात् तुरीय! जो व्याहृति पर्वका अन्त (शेष) है, वहां जाने पर विश्वबोध का एक Complete analytic-Cum Synthetic वृद्धिकोण अवश्य मिला, लेकिन वहां भी (Complete Logical Apprehension, Comprehension अथवा appreciation) पूर्ण समाधान नहीं है। अतः एक Supreme Logical की आवश्यकता अब भी है। Hormony अथवा छन्दः की विवेचना इस ग्रंथ में विशेषतः व्यवहृत है। अतः छंदोगत्व की पूर्णता और परमता ही सत्य प्रतीत होती है। फिर भी आधार अथवा Back ground के रूप में स्थित है 'अलक्षणम्-Alogical-हैतादैतादिविवर्धित् !'

## जपादि साधन, व्याहृति के सहयोग से उनका उन से अतीत रूप

जब तक अभ्यारोह अथवा रुक्ष्याभिमुखी अधिरोहण पर्व चल रहा है (अर्थात् गीता के अनुसार जब तक हम आरुरुक्षु अथवा युंजान नही हैं), तबतक जपादि अनुष्ठान (जपक्रतुः) "भूर्भुव-स्वः" प्रभृति व्याहृति सहयोग से चलाना चाहिये। जैसे गायत्री जप। अथवा गायत्री एवं मधुमती का सम्मिलित जप (जिस प्रकार से बृहदारण्यक अथवा छान्दोग्य ने करने के लिये कहा है)। जब हम

इस भूमि का अतिक्रमण करते हुये 'ऋतश्व सत्यश्व' की अनुभूति में उपनीत हो जाते हैं ( अर्थात् जब युंजान अवस्था से योगारुढ़ स्थिति में उन्नीत हो जाते हैं ), तब व्याहृति की अपेक्षा नही रह जाती ( सौक्ते तु व्याहृतिहित्वा )। इसके पश्चात् यदि साक्षात् परब्रह्म हमारा लक्ष्य है, उस स्थिति में हमें परब्रह्म के वाचक "ॐ तत्सत्" मन्त्र का आश्रय लेना ही होगा।

इसका तात्पर्य है कि योगयुक्त अवस्था में इस मंत्र का जप तथा ध्यान ही हमारा साधन हो जाता है। इसे साधन क्यों कहा गया? उपलब्धि की जो चरम एवं परम भूमि है, वही अभी भी सम्यक् रूप से अधिगत नही है। अर्थात् अभी भी युक्ततम स्थिति में जाना शेष है!

#### गायत्री जप में पूर्वोक्त क्रम का दृष्टान्त

पूर्वोंक्त प्रक्रिया का गायत्री जप में दृब्दान्त विवेचित किया जा रहा है। हम जवतक अभ्यासयोग परायण हैं, तबतक "ऊँ भूभूँव स्वः" व्याहृति के सहयोग से जप घ्यान करना हमारा कर्त्तव्य है। तदनन्तर जब अभ्यास हमें ध्यान की गम्भीरता में पहुंचा कर स्वयं निरस्त होना चाहता है, उस अवस्था में 'वरेण्यं भगंः' का ध्यान योग में आश्रय लेना ही होगा। (धीमहीति च भगंसा)। तत्पश्चात् जब ध्यान और ध्याता को पृथक् करना सम्भव नहीं है, तब 'ऊँ तत्सत्' रूपी परम भाव ही हमारी ब्राह्मीस्थिति को संसाधित कर देता है। 'ऊँ तत् सवितुः" गायत्री के इस आदिम पाद के जो 'वि' तथा 'उव्' रूपी भागद्वय हैं (जो यथाक्रमेण व्याहृति और उध्वंगा तपः शक्ति के सूचक हैं), वे स्वभावतः निर्गलित हो जाते हैं। अतः ''ऊँ तत्सत्" ही अंतिम आश्रयहपेण स्थित रह जाता है।

मन्तव्य — अभ्यासयोग परायण अवस्था में विशेषतः व्याहृति का ही भजन क्यों करना पड़ता है ? इसे समझने के लिये व्याहृति के मूल तत्व को विचारो । जैसे साधक के लिये अनेक छन्दः अनुकूल तथा मित्र रूप से सहायक हो जाते हैं, उसी प्रकार अनेक छन्दः उदासीन से रहते हैं — अथवा प्रतिकूल रूप से साधक की अग्रगामी गित को व्याहत करने में प्रवृत्त हो जाते हैं । साधक को अपनी अग्रगति व्याहत वनाये रखने के लिये दो दिशाओं की ओर मनोयोग देना चाहिये । प्रथमतः अरि-मित्र तथा उदासीन की जिटलता में से मित्र को अलग चुन लेना होगा । द्वितीयतः — उर्ध्वतम लोक में मित्र-छन्दः तथा सहायक शक्तियों का जो महाभाण्डार विद्यमान है, उसके साथ साधक को अपने जीवन के मित्रछन्दः तथा शक्ति का संयोग घटित करना होगा !

अब यह लक्ष्य करो कि प्रथम व्याहृति 'भूः' का क्या कथन है ? वह कहतीं है ''यह तुम्हारा मित्रच्छन्दः है, साधना का सहायक एवं सुहृद्! इसे मैंने समस्त बाधाओं और अन्तरायों से मुक्त करके तुम्हारे सम्मुख उपस्थित कर दिया है। अब तुम अपने प्रयत्न के द्वारा इसका रक्षण-पोषण करो !" जो अरि एवं उदांसीन है, वे इस समय तो मार्ग से हट जाते हैं, परन्तु क्या वे पूर्णतः निरस्त हो गये हैं ? नहीं, वे सब इस प्रतीक्षा में रहते हैं कि अतिकत आक्रमण के द्वारा साधना को विपर्यस्त करें ! तब उपाय ? उस समन 'स्वः' व्याहृति साधक को आश्वासन देती है "मैं उद्देतन ज्योतिर्धाम की पथ प्रदिशका के रूप में तुम्हारी दृष्टि से अगोचर होकर रहती हूं । तुम्हारी आकृति ( एसिपरेशन ) मेरे सम्मुख उद्धवें शिखा रूप में समुत्यित हो, मैं उसमें दिव्यालोक के वरणीय भर्गः एवं छन्दः की आहुति दूंगी। जिसके परिणाम से आभ्यन्तर में भागवती सत्ता की उत्तरोत्तर उपलब्धि होती रहेगी।"

'भुवः' रूपी मध्यम व्याहृति क्या करती है ? हमारे साधना की जो कुछ भी सामान्य सम्पदा है, उसे एक महीयसी दैवी सम्पदा के साथ ग्रथित कर देती है । वह एक सिद्यरूप है ''यह'' और ''वह'' की ! अतः विदित होता है कि ''भूभुंव स्वः'' रूपी आकृति ( पैटर्न ) में उपरोक्त त्रिविध उद्येश्य सिद्धि के उपाय भी सुनिदिष्ट रूप में स्थित रहते हैं।

## भूमा स्वरूप तथा बुद्धि का परिमाप

जो श्रुतिप्रसिद्ध भूमा अथवा आकाश है, वह निरितशय मुख-स्वरूप में विश्व तथा विश्वबोध का अधिष्ठान और आधार बनकर विद्यमान है। यहाँ यह भी विदित होता है कि इस आधार के वक्षस्थल पर अशेष भावों की लहिरयां क्रीड़ा करती रहती हैं (तत्र भावाश्च नाना)। एक शुद्ध निरंजन ज्ञान भी स्वमहिमा से स्वप्रकाशित है। इसमें ह्रास-वृद्धि नहीं है, उदयास्त भी नहीं है। यह भी परिलक्षित होता है कि यह अप्रमेय शुद्ध ज्ञान मानों विश्वबोध अथवा प्रमिति के लिये (परिमाण को अस्वीकार करते हुये) स्वयं ही प्रमाता एवं प्रमेय (सबजेक्ट तथा आब्जेक्ट) बन जाता है। इस प्रकार से पुन: एक शुद्ध विकारहीन सत्वस्तु (सदिति वस्तु चैंकं) विद्यमान है। यद्यपि वह स्वरूपतः निरंजन है, तथापि उसमें शुक्ल, कृष्ण, मिश्र प्रभृति अशेष वर्ण विचित्रता का उद्भव होने लगता है। अर्थात् एक शुद्ध सत्वस्तु लीला के लिये स्वयं को सत्यमिथ्या आदि विभिन्न भूमिकाओं में विश्व के दृश्यपट् पर प्रतिच्छवित करने लगती है।

जो देवताओं के भी देवता (परब्रह्म ) हैं, वे तो स्वरूपतः परम ज्योति-सरूप तो हैं ही, तथापि न जाने वे इस विश्व में तथा विश्वबोध में कितने विस्तृत रूप से प्रसरित हैं, न जाने कितने आधारों तथा भूमियों में उनका यह पादसमूह विन्यस्त है (पादान् कितविधनिलयान् )। जो शुद्ध तथा असीम भूमा है, उसकी स्वरूप महिमा का वर्णन कर सकने में अपारग यह बुद्धि, उसके सम्बन्ध में न जाने कितने पैमानों के द्वारा 'नाप जोख-हिसाब-किताब' किया करती है ('मिसमाना धियो नः')।

#### सत्ता, ज्ञान और आनन्द के दृष्टिकोण से सविशेष तथा निर्विशेष भावों में क्या कहीं संगति नहीं है ?

श्रुति ने एक सर्वज्ञ सर्वविद् पुरुष तथा उसके ज्ञानमयः तपः का वर्णन किया है। वह सर्वज्ञ सर्वविद् पुरुष कैसा है और उसका ज्ञानमय तपः कैसा है? वह है निखिल प्रपंच की परम उपशम भूमि। यह सत्य है, परन्तु इतने मात्र से यह समझ सकना सम्भव नहीं है कि वे कैसे सर्वज्ञ एवं सर्वविद हो सके हैं, उन्होंने सृष्टि के प्रारम्भ में कैसे ज्ञानमय तपः किया? सर्वज्ञ तथा सर्वविद् शब्द से यह सूचित होता है कि वे सब कुछ को केवल सामान्य रूप से ही नहीं जानते, प्रत्युत् वे सब कुछ को विशेष रूप से भी जानते हैं। अर्थात् कुछ भी उनके ज्ञान से परे नहीं रह सकता। जो अधिष्ठान निरंजन शुद्धज्ञान मात्र है, उसमें इस असीम-अकुण्ठित ज्ञानश्वर्य की सम्भावना कैसे हो सकी? मात्र यही नहीं, उसमें सृष्टि के लिये संकल्प तथा तपः की सम्भावना का उदय कैसे हो सका? उस तप के मूल में है आनन्द। उस तप का रूप है ज्ञान। उस तप का फल है, 'ऋतञ्च सत्यञ्च'।

जो मूलीभूत आनन्द है, उसके इस लीला कैवल्य की धारणा कैसे हो सकेगी? इसके लिये यह मानना होगा कि वह तत्व निर्विशेष और सिवशेष, मूर्त एवं अमूर्त्त, इन दोनों रूपों में स्वयं को अभिन्यक्त कर रहा है। उनका ही क्षर अक्षर रूपी दोनों भाव है। वे स्वयं उत्तम होकर भी पुरुषोत्तम हैं। यह विवेचना है ज्ञान के दृष्टिकोण से। क्या उस मूल तत्व को सिवशेष तथा निर्विशेष रूपी समस्त दृंद्व के उर्ध्व में स्थापित करना उचित नहीं है? जो यह विश्वरूपी महान् लिका (वीरुध) है, उसकी अनन्त शाखाओं के मूल विस्तार अथवा बीजरूप में वे ही विद्यमान रहते हैं। तथापि इस मूंल अथवा बीज को पूर्णरूपेण निर्विशेष कहने पर क्या इस विराट विश्ववल्लरी तथा उसके अनन्त विचित्र विस्तार को समझा जा सकेगा?

यदि यह कहें कि वे स्वयं मूल अथवा बीज नहीं हैं, उस स्थिति में उनकी अघटनघटनपटीयसी माया ही इसका मूल है, तब उनकी अपनी स्वरूपशक्ति के साथ इस अनिवंचनीया मायाशक्ति का किस प्रकार सम्बन्ध है, इसे कौन समझा सकेगा? 'अनिवंचनीय' शब्द का व्यवहार करने से तो इस महारहस्य का कोई समाधान ही नहीं मिल सकता! इतना तो स्वीकार करना ही होगा उनका अपनी माया शक्ति से जो सम्बन्ध है, वह इतना गहन है, कि उसमे प्रवेश ही नहीं किया जा सकता! अथच, श्रुति और आत्मानुभूति से एक ही वाक्य ध्वनित होता है वे केवल मायातीत ही नहीं हैं, वे मायाधीश, मायी तथा महेश्वर भी हैं। अत: यह मानना

होगा कि वे समस्त सम्बन्धों से अतीत होने पर भी (As Absotute) शक्ति-शक्तिमानव इत्यादि निखिल सम्बन्धों के कारण हैं। इसके नियामक भी हैं। क्या मायाधीश और महेश्वर रूपी शब्दद्वय से उनका यह परमोत्तम स्वभाव तो सूचित नहीं हो रहा है?

अब रस तथा आनन्द के दृष्टिकोण से भी देखो ! वे हैं सर्वभू व्यापी महेरवर किन्तु इस प्रकार से गुद्ध स्वलसित आनन्द में अच्युतस्थित होने से क्या होगा ? यह निखिल सृष्टि की विचित्र व्यथा वेदना उनका तिनक भी स्पर्श नहीं कर सकती है, क्या इस स्थित में विश्वमहानाटक का निगूढ़ मर्मार्थ तथा आवेदन धारणा का विषय हो सकेगा ? कहीं पर ईश्वर का यह लक्षण अंकित है कि वे एक ऐसे पुरुष हैं जिन्हें जीव का क्लेश-कर्म-विपाक और आश्य कभी भी परामृष्ट नहीं करता। यदि ऐसा है, उस स्थित में क्लेशविद्ध जीव उन करणानिधान जगद्गुरु की शरण में क्यों जायेगा ? अतः यह भी मानना होगा कि वे स्वयं ब्रह्मानन्द में रहकर भी जीव की व्यथा वेदना, आत्ति, आकृति का समाचार रखते हैं। वे जीवों के समस्त संकट में एकमात्र सहायक तथा शरण्य हैं। वे ही जीवों के सुहत भी हैं। (क्लेशा चैंस्त नुणां दनुज दिविषदां वा परामृष्टिलेश:।)

जो जगत् माता हैं, यदि वे अपने सन्तान के विगलित अश्रुधाराओं की कोई सूचना नहीं रखती (न वेत्ति), जो जगत की धात्री हैं यदि वे 'अबल' का भार ग्रहण नहीं करतीं, जो जगत् के पिता हैं यदि वे कहते हैं कि "हे आर्त्त आतुर! मैं देखता हूं कि तुम विपाक में पड़े हो, तथापि तुम्हारे पालन की इच्छा अथवा शक्ति मुझमें नहीं है" तब इस स्थिति में महासंकटसंकुल जीव किसकी शरण लें?

तुच्छं न नेत्राद् गलिताश्रुवारि
तुच्छं भवेच्चेत् तथामन्यमानम् ।
तुच्छा न चात्ति ह्यंन्मन्थनी वा
तुच्छा भवेच्चेन मध्नाति शम्मं (भावम्) ॥
प्रशांताम्बुराशौ बड्वानलोऽपि
क्षमो न वोढ़ं तृणं मातरिश्वा ।
द्वारे च मिक्षुर्जगतां स नाथः
किमाश्चर्यमेभ्यः परं वदास्ति ॥
राकेन्द्रतुत्यो नयनाश्रुबिन्दु
रानन्दसिन्धोरुल्लासकारी ।
भूत्यं तृणाय सदा हैमवत्याः
कारुण्यशौर्यसुरगर्वहारी ॥

तुम्हारे नेत्र से विलगित व्यथा अथवा पुलक का जो अश्रुवारि है वह तुच्छ नहीं है, तथापि वह तुच्छ हो जाता है यदि तुम ऐसा सोवते हो ! (तथामन्यमानम्) तुम्हारी क्षणिक व्यथा अथवा पुलकाश्रुबिन्दु के साथ एक-एक असीम व्यथा तथा असीम पुलक के महासिन्धु का योग बना रहता है। यदि तुम इस ''समदरदी महा-असीम पुलक के महासिन्धु का योग बना रहता है। यदि तुम इस ''समदरदी महा-असीम पुलक के महासिन्धु का योग बना रहता है। यदि तुम इस ''समदरदी महा-असीम पुलक के महासिन्धु का योग बना रहता है। यदि तुम इस 'समदरदी महा-स्थिति भी कभी मिथ्या अथवा अकिंचित्कर नहीं रह जाती। और तुम्हारे समस्त स्थिति भी कभी मिथ्या अथवा अकिंचित्कर नहीं रह जाती। और तुम्हारे समस्त हृदय को मिथत करते हुये जो आत्ति उठ रही है, वह भी तुच्छ नहीं है। वह तुच्छ होती है यदि उसका मर्म अथवा भाव तुम्हारे द्वारा उच्छिन्न एवं मिथत (मथ्नाति शर्म) कर दिया जाता है। यदि तुम हृदय की इस आत्ति के निगूढ़ मूल तथा उसकी वास्तविक परिणति (आत्ति की परिणति ) का मर्म जान लेते हो; तव तुम्हारी आत्ति तुच्छ नहीं रहती।

महासागर की प्रशान्त जलराशि के वक्ष में भी बाड़वाग्नि लिपी रहती है। इस विश्वरूप महावृक्ष को समूल उखाड़ फेक्कने में समर्थ जो वायु है, वह यक्ष के निर्देश पर एक सामान्य तृण को भी उड़ा सकने में समर्थ नहीं हो सकी (क्षमों न बोढ़ें)। पुनश्च, जो जगत् के नाथ और स्वाभी हैं, वे भी द्वार पर आकर भिक्षुक की तरह खड़े हो जाते हैं (जैसे वामन बिलराजा के द्वार पर भिक्षार्थ आये!)। इससे अधिक आश्चर्य और क्या है? इस जगत् के मूल में स्थित जो भागवती सता है, वह अनन्त आनन्द तथा शान्ति की परमता भूमि है। यह नि:संदिग्ध है, किन्तु महासागर के समान उस असीम तथा गम्भीर प्रशान्ति में विश्व की प्रत्येक व्यथा-वेदना के लिये क्या कोई चिरसजग बड़वानल विद्यमान है?

जो जगत् के माता-िपता हैं, धात्री-पालियत्री हैं, क्या वे अपने आतन्द तथा प्रशान्ति में इतने विभोर है कि अपने ही विश्व की अनन्त दुःखराशि के सन्धान में पूर्णतः विमुख तथा उदासीन है ? और जो निखिल जगत् के स्वामी हैं, क्या वे प्रत्येक जीव के हृदय द्वार पर शाश्वत भिखारी के वेश में खड़े नही हैं ? क्या उन्होंने ही एक बार इन्द्रादि देवगण का दम्भ चूर्ण करने के तुच्छता और लाघव के प्रतीक तृण को देवताओं के सम्मुख रक्खा था ? यद्यपि वे तो आतन्दरूप में स्वमहिमा में स्वलित रहते हैं तथापि उस स्वलित आनन्दराशि को स्वयं में उच्छवसित तथा उल्लित देखे बिना उनकी 'साध' पूर्ण नही होती। तभी तो मानों वे इस प्रतीक्षा में रहते हैं कि कब तुम्हारे नेत्रों से एक बिन्दु अश्व उनके पास आ टपकेगा और वह पूर्णिमा के चन्द्रमा के समान उनके चिरशान्त समाहित चिदाकाश में उदित होकर उन्हें तुम्हारी ओर आकृष्ट तथा उद्देलित कर देगा! और यदि तुम अहंकार तथा दम्भ का विसर्जन करके स्वयं को एक तृण के समान मानकर उनकी दृष्ट तथा प्रसाद के लिये शरणापन्न हो जाओ, तब यह निश्चित है कि उस तृण-

रूपी सत्ता के पीछे उन श्रुति प्रसिद्ध उमा हैमवती के असीम अमोघ करणाशौर्य का आश्रय प्राप्त होगा जिन्हें न पहचान सकने के कारण अग्नि, वायु प्रभृति प्रमुख देवताओं का मर्व क्षीण हो गया था और अन्त में वह गर्व लज्जा की धूल से धूल-घूसरित हो गया था।

द्वितीय भाग समाप्त

## परिशिष्ट (क)

नादानुसन्धान के सम्बन्ध में जपसूत्रकार की इन १६ कारिकाओं को प्रयोज-नीय समझकर इनके अनुवाद के साथ प्रस्तुत किया जा रहा है।

आदिमच्च यदुत्पाद्यं विकार्यं व्यक्तिचारि व । व्यपदेशविकल्पाहं मपायीनि हि तानि षट् ॥१॥ भूराद्ये रन्तवत्वञ्च जन्यत्वञ्च तदादिभिः। विकारं व्यभिचारञ्च भर्ग आदि त्रिभिः पदैः ॥२॥ व्यपदेश्यं धियोयोनो वैकल्पिकं प्रचोदयात्। षण्मात्रः प्रणवः षड्वैः गायत्री दुदुहेऽमृतम् ॥३-४॥ मूलस्पन्दस्वरूपा या ध्वनिः सुरघुनी ध्रुवा। तस्यामुपरि तायन्ते वीचयो इव या गिरः॥५॥ वीति वियदि शब्दोयोऽक्षरोऽखरोऽजरोऽमरः। मात्रास्पर्शात् क्षरन् खे स विखरोऽभूबुवन् रुदन् ॥६॥ आमूर्द्ध कण्ठ धातोत्था स्थूला सूक्ष्माति वैखरी। नादाद् वहिरक्षा सा विषमा वीचिसन्तति:। ध्रुवाक्षाभिन्नपश्यन्ति निरक्षैव परा मता।।७॥ मेयस्पर्शान् जयेज्जापान् मानस्पर्शांश्चधारणात् । मातृस्पर्शान् जयेद् ध्याना दस्पर्शञ्च समाधिना ॥८॥ जातवेदसे। जपादौ विखराप्ययनं कुर्याद् हंसवत्या स्तुतो मध्याप्यायनं ह्यमृतम् बृहत् ॥९॥ ज्योतिरसे पश्यन्त्या ऋग्भ्यामाप्ययनं कुरु। परा ॥१०॥ सर्वस्याप्यायनं नाम स्वयमाप्यायनं उपरि स्पृगन्त्या चाधः स्वराद्यो रतं विप्रतीकं तयो रुकारात्।

चेच्छिद्यमाना सकृच्छिरो मुदः पीयूषधारां पेवीयमाना ॥११॥

अर्केन्दुशक्ति द्वे पाययन्ती स्वयंपिवन्ति मध्यमां सुषुम्ना । मुक्तां त्रिवेणी मिप योजयन्ति पश्यन्तिपारे परा तुरीया ॥१२॥ नीर्चर्मनाभू रुपरि विकल्पना तन्मैथुनाच्चेत् च्युतमस्ति चेतः । स्वयं रुवमरेतोऽच्युतं पिवन्ति कामकला द्वे परा पाययन्ति ॥१३॥ प्रणवे च बीजे गायन् मनौ वा मात्राहि सन्ति पिहिताश्चतुर्दश । गर्भेगिरां नाद कले च विन्दु देंदीप्यते ते चिति दीपमाला ॥१४॥ नादस्तथा विन्दु कले च काल आकाश शून्ये ज्योतिःसदेकम् । आलम्बनेष्वेष्वनपाय धाम्नः प्रत्यङ् नादोहि सुगमः सुभद्दः ॥१५॥

स्पन्दः परेव्योम्नि रेतोऽखिलस्य सवितुर्वरेण्यं देवस्य भर्गः प्राणेषु भर्त्ता रसयिता रसेषु ब्रह्मासि प्रत्यङ् नाद प्रसीद ॥१६॥

भाषानुवाद

अनेक वस्तु और भाव का प्रतिफलन होता है, परन्तु वे पुन: चले जाते हैं। स्थायी नहीं होते। ये सब आगमापायी हैं। जो आया (आगत) वह चला जायेगा (अपायी होगा), यदि उसमें छ धमंं विद्यमान हैं, अर्थात् यदि उसका वास्तव में एक प्रारंभ है (आदिमत्), यदि वह उत्पाद्य अथवा जन्य है, यदि उसको विकार होता है (विकार्य), यदि उसमें व्यभिचार का प्रतिफलन होता है (व्यभिचारी), यदि वह केवल प्रतीक मात्र संकेत-अथवा चिन्ह है (व्यपदेश्य), यदि उसमें विकल्प अथवा संशय के लिये स्थान है। ॥१॥

प्रसिद्ध गायत्री संत्र की भूरादि व्याहृति के द्वारा आदिमत्व का परिहार करे। क्योंकि व्याहृति के द्वारा आदिमत्व और अन्तवत्व का परिहार होता है। तत्पश्चात् "तत्सिवतुर्वरेण्यं" इन तीन पद के द्वारा "उत्पन्न होना" इस भाव का परिहार करे। "भगोंदेवस्य धीमिह" इन तीन के द्वारा 'विकार तथा व्यभिचार' का परिहार करे। तत्पश्चात् 'धियोयोनः' पद के द्वारा व्यपदिष्ट तथा अतादृश को तादृश अथवा-यथार्थ करे। अन्त में विकल्प अथवा संशय के निरसनार्थ "प्रचोदयात्" पद का स्मरण करे। यहां पद का तात्पर्य है पद तथा उसका भाव। प्रणव अकेले ही अपनी षड्मात्राओं के माध्यम से (अ, उ, म, नाद, विन्दु, कला) इन सभी छ अयथार्थ अनित्य का परिहार करने में समर्थ है। देवमाता गायत्री भी इसी प्रकार से नश्वर तथा अनित्य के भय से ग्रस्त अमरगणों को पुनः अमृत पान करा देती है।

हम जिन सब वाक् का उच्चारण करते हैं (या गिरः) वह स्पन्दनरूपा है और यह सब विविध विचित्र स्पन्दन तो तरंग के समान उठता खेलता रहता है। यह स्पन्दन क्रीड़ा किसी आधार पर होती है। वह आधार है ब्रह्माकाश में ज्ञानमय तपः

रूप मूल स्पन्दन । यह मूल स्पन्दन स्वयं को नाद अथवा घ्विन के रूप में अभिव्यक्त करता रहता है । किम्बहुना यह घ्विन साधारण श्रुत घ्विन नहीं है । यह घ्विन रूपा ध्रुवा अथवा सनातनी है । "तद्, विष्णोः परमं पदं" यह है इस घ्विन का परा भाव । ब्रह्मलोक में जो कुण्ठाहीन दिव्य अनुभूति है, वही है पश्यिन्त भाव । मध्यमा हरजटाजालाभ्यन्तर अवगुण्ठिता है । अन्त में भगीरथ के शंख निनाद से गोमुखी से प्रकट होती है वैखरी । हमारा समस्त वाक् अथवा शब्द इस ध्रुवधारा के वक्ष पर प्रकट होती है वैखरी । हमारा समस्त वाक् अथवा शब्द इस ध्रुवधारा के विष पर वीचिवत् एत्थित होकर पुनः लीन होता जाता है । अतएव साधक ! मूलध्विनरूपा इस 'ध्विन-सुरधुनि ध्रुवा' का सन्धान प्राप्त करो ।

ब्रह्माकाश (विर्याद ) में मूल स्पन्दन का जो शब्द है, वह स्वभावतः अक्षर, अजर तथा अमर है। विविध मात्रास्पर्श के कारण वह मूलस्पन्द क्षरणशील हो जाता है। तब यह विदित होता है कि मानो वह स्वर आकाश में उच्च स्वर से रोदन कर रहा है। अर्थात् जो शब्द 'अखर' है, वह मात्रास्पर्श के कारण आकाश में 'खर' हो कर व्यक्त हो रहा है। (खे स क्षरोऽभूद्र्वन् ह्दन्)। इस प्रकार जो महामीन है, वह विश्व कलरव रूप से मुखर होता जा रहा है।

मात्रास्पर्श क्या है उसका दृष्टान्त दे रहे हैं। मूर्द्धा अथवा कण्ठपर्यन्त जो यंन्त्र है, उसमें अभिघात के कारण वैखरी वाक् प्रकट हो जाती है। वाचिक-उपांशु जप में वैखरी स्थूला है। मानस जप में सूक्ष्मा है, अर्थात् मानस जप में भी यंत्रों के अभिघात और तत्जन्य स्पन्दन सूक्ष्मतः शेष रह जाते हैं। वैखरी का स्पन्दन विषम है, वह सुषम नहीं है। यह विषम तरंगगुच्छ इतःस्ततः धावित होता रहता है। इस तरंगगुच्छ का जो अक्ष है (Axis है), वह नादध्विन के बाहर ही रहता है। (नादात् विहरक्षा सा)

पूर्वोक्त वैखरी साधारणतः इड़ा-पिगला की सहायता से ही चलती है, किन्तु नाद का जो अपना अक्षवर्ण है, उस सुषुम्ना में वैखरी का किंचित् भी प्रवेश नहीं होता। जो वाक् नाद के अपने वर्त्म में गमन करती है उसे मध्यमा ( मध्यमेति ) कहते हैं। अब पुनः यह देखों कि प्रणव का जो अन्तिम वर्ण 'म' है, वहां पहुँचकर वैखरी वाक् स्तब्ध हो जाती है। और आगे अग्रसर नहीं होती। अनाहत् ध्वनिरूप नाद में मध्यमा ही 'म' को ले जाती है। अतः नाद मध्य में ले जाने की क्षमता होने के कारण इसे मध्यमा कहा जाता है। मध्यमा वाक् का जो अक्ष है, वह नाद के ध्वब अक्ष में पहुँचते ही उसमे मिल नहीं जाता। जब वह नाद के इस अक्ष में एकान्तिक रूप से आश्रय लेता है, तब उसका रूपान्तरण पश्यन्ति रूप में हो जाता है। जब उसका कोई भी अक्ष अवधिष्ट नहीं रह जाता तब वह है परा ( निरक्षा च परा मता)। अतः अक्ष के दृष्टिकोण से विचार करने पर चार प्रकार के वाक् में

चार संस्थाओं का ज्ञान होता है, यथा—बहिरक्षा, अन्तरक्षा, ध्रुवाक्षा, तथा निरक्षा (अक्ष अर्थात् इन्द्रिय अथवा करण)

मात्रास्पर्श का वर्णन किया गया है, किन्तु मात्रा को त्रिधा जानना होगा जैसे मेय-मान-माता। मेय अर्थात् समस्त रूपरसादि विषय के स्पर्श (शीतोष्ण-सुख दुःख आदि) को जय करने के लिये प्राणायाम तथा प्रत्याहार जपाभ्यास (वैखरी) करना चाहिये। मान अर्थात् इन्द्रियादि करण का जो स्पर्श है (बाधा-संकोच आदि) उसे जय करने के लिये धारणा का अभ्यास विहित है। (नादानुसन्धानरूप मध्यमा में स्थिति)। माता अर्थात् "मैं" के संस्कार, संकल्प-विकल्प आदि का जो स्पर्श है, उसे जय करने के लिये दिव्य अनुभूतिरूप ध्यान का अभ्यास करना आवश्यक है। इन त्रिविध स्पर्श से उत्तीर्ण हो जाने पर शान्त आत्मा (परावाक्) का साधन करो।

इसके पश्चात् "अपायन्तु ममाङ्गानि" इस शान्तिपाठ मंत्र का जो आप्यायन है, वह कैसे साधित हो, बतलाया गया है। जो "विखर" विशेष-विविध रूप 'खर' है, उसके आप्यायनार्थ "ॐ जातवेदसे " इत्यादि मंत्र का जपध्यान करो। यह मंत्र अग्नि-सोम, इड़ा-पिंगला, प्राण-अपान आदि विषम द्वन्द्व में सुषमता सम्पादनरूप आप्यायन का विधान करता है। तत्पश्चात् हंसवती ऋक् में स्थूल-सूक्ष्म-अणु-विराट सर्वत्र ओतप्रोत 'ऋतम् बृहत्' के जपध्यान के द्वारा मध्यमा का आप्यायन करो। 'हंसः सोऽहं, स्वाहा' यह मंत्र विशेषभाव से समाश्र्यणीय है। तत्पश्चात् पश्यन्ति के आप्यायन में सम्मिलित गायत्री तथा मधुमती रूप ऋक्द्वय के अभिन्न ज्योतिरस के द्वारा निष्पन्न हो जाओ। ॐ अथवा भगवान के बिसी भी नाम के द्वारा सर्वविध आप्यायन को साधित होता जानो। (सर्वस्थाप्यायन नाम)। और जो परावाक् है, वह स्वयं आप्यायन स्वरूप है। अतएव उसे किसी अन्य के द्वारा आप्यायन की अपेक्षा नहीं है। (स्वयं आप्यायनं परा)

अब सर्वत्र निगूढ़ छिन्नमस्तातत्व नादानुसन्धान में किस प्रकार से उदाहृत हैं, वह प्रदिश्ति करने के लिये कितपय कारिका कही गयी। उच्चारित 'म' के अन्त अथवा पश्चात् में 'अ' कार है। इस 'अ' को थागे ले जाओ और उसपर हलन्त 'म' की स्थापना करो (अम्)। स्पृक् (स्पर्श) वर्ण के अन्तिम वर्ण 'म' तथा आदि वर्ण 'अ' का यह विपरीतकरण है 'अम्'। अब इस स्वराद्य ('अ' कार) एवं स्पृगन्त्य ('म' कार) के मध्य में उ को स्थापित करो। अब इस उ के द्वारा अ तथा म का विपरीतरमण संघटित होता है। इसके द्वारा एक उल्लास की सूचना प्राप्त होती है। यह खण्डित उल्लास है। चिरन्तन उल्लास नहीं है। अब इस उल्लास को छिन्न करके उसके मध्यस्थित अखण्ड उल्लासरूप पीयूषधारा (अखिल नादधारा) को जो निरन्तर पान कराती हैं, वे ही हैं महाविद्या छिन्नमस्ता। इन्होंने खण्डित

उल्लास का छेदन करके (चेच्छिर्द्यमाना सकृच्छिरोमुदः) उसके आभ्यन्तर में निरन्तर प्रवहमान अखण्ड नादरूपिणी पीयूषद्वारा का निरन्तर पान किया है। (पीयूषद्वारा पेयीयमाना)

जो अखण्ड नादरूप पीयूषधारा है, वह पुनः त्रिधा विभक्त हो जाती है, यह देखा गया है। महाविद्या स्वयं सुषुम्नारूपी मध्यगा धारा का पान कर रही है। और अपने दोनों और स्थित द्विविधा शक्ति को इड़ा (चन्द्र) तथा पिंगला (सूर्य) नाड़ी धारा का पान करा रही हैं। इसका परिणाम यह है कि साधना का वैखरी जप तथा ध्यान भी सुधारस से अभिसिचित हो जाता है। अब वे इस मुक्त त्रिवेणी धारा को अपनी शक्ति से संयुक्त करके (मुक्तां त्रिवेणीमिप योजयन्ति) पश्यन्ति के उस पार स्थित तुरीया वाक् में विश्रान्त हो जाती हैं।

अब वाक् के दृष्टिकोण से देखने पर इस बार मन के दृष्टिकोण से देखो। मन की द्विविध वृत्ति है संकल्प (काम ), विकल्प (विकल्पना)। इस काम को नीचे रखकर उस पर विकल्पना रूप रित को लेकर तुम जपध्यान में प्रवृत्त हो रहे हो। यहाँ काम है तुम्हारा Aspiration और रित है Devotion इन दोनों के रमण से तुम्हारा साधारण मन (चेत:) स्वयं ही गिलित हो जाता है, तब तुम आश्वस्त हो जाओ। मन की यह च्युति वांछनीय है। इस च्युति के अनन्तर एक अच्युत हिरण्यरेतस् धारा नि:सृत होने लगती है, जिसे महाविद्या परमा कामकला रूप से स्वयं पान करती हैं (पिवन्ति)। वे साधक सन्तान की वाक् और बुद्धि को भी इस धारा का पान कराती हैं (दे पाययन्ति)।

नित्य स्थित और विश्वान्ति का स्थान है अनिपायद्याम । इस अनिपायद्याम को प्राप्त करने के लिये साधक को जप ध्यान के समय किसी न किसी सूत्र का अव-लम्बन लेना ही पड़ता है। यहीं आलम्बन को सामान्यतः अष्ट्या देखा जाता है—नाद, नाद का परमसूक्ष्म रूप विन्दु, कला शक्ति, काल, निर्लेप आकाश, शून्य ज्योति एवं सत्। भाव तथा निष्ठा के साथ जप ध्यान द्वारा जब अनाहत् ध्वनिरूप नाद साक्षात् रूप से आविर्भूत होता है (प्रत्यङ नादः), तब वह नाद ही इन समस्त आलम्बनों में से सबसे सुगम और सुमंगल होता है। अन्य आलम्बनों का सम्यक् रूप से मिलना ही कठिन है। एतद्विपरीत जब नाद उपलब्ध होता है, तब वह हमारी समग्र सत्ता को पकड़ रखता है, उसे विच्छिन्न तथा बहिर्मुखी नहीं होने देता। अतः नादानुसन्धान अधोमुखी धारा को उर्ध्वमुखी करने की प्रकृष्ट साधना है। नादाश्रय से उसके मध्य में ज्योतिः प्रभृति समस्त आलम्बनों का प्रस्फुटन यथासमय होने लगता है

अब अन्त में यह कहा गया है कि जप तथा अनुध्यान को किस प्रकार एक अपूर्व आन्तर दीपमालिका के रूप में परम की आरती के लिये प्राप्त किया जाय।

प्रणव अथवा किसी भी नाम एवं बीजमंत्र में, गायत्री में, निगूढ़ अथवा प्रकटरूप से चतुर्देशा मात्रायें विद्यमान रहती हैं। प्रणवादि में भी यह चतुर्देशा मात्रा निगूढ़रूप से हैं। (सप्तन्याहृति तथा प्रत्येक न्याहृति की द्विविद्या गति)। अब एक-एक मात्रा को दीप के समान आन्तर ज्योति से प्रज्वलित करो। दीप का आद्यार है वाक्, दीप का तेल है कला अथवा शक्ति, नाद ही दीपक की बत्ती है, नाद का सूक्ष्मातिसूक्ष्म भाव ही बत्ती का अग्रभाग (मुख) है। जब तक नाद अपनी सूक्ष्मता और शुद्धि की एक काष्ठा तक नहीं पहुंचता, तबतक वह ज्योतिरूप में परिणत नहीं हो सकता। इन चतुर्देश दीपों की अपरूप ज्योतिर्माला को तुमने कहाँ जलाया? उससे किसकी आरती किया? तुम्हारी उद्य्वं चेतना में दीप प्रज्वलित हुये हैं और पराचित्शक्ति की आरती इस चतुर्देशा दीपमालिका द्वारा हो रही है (देदीप्यते ते चिति दीपमाला)। इन १४ प्रदीपों के प्रकाश के अभाव में साधक का भूतभय नहीं कट सकता।

परन्योम अथवा ब्रह्माकाश में परावाक् रूपी मूलस्पन्द तो तुम ही हो। अखिल की रेत:, बीज, ओज: भी तुम ही हो। उन परदेवता सिवता के वरेण्य भर्ग: भी तुम ही हो, तुम ही निखिल प्राण में बसे निगूढ़ मुख्य भर्ता हो। तुम ही समस्त रसों में रसियता रूपेण विद्यमान हो। अत: समस्त कुछ में अनुस्यूत अथच प्रकटरूप तुम ही ब्रह्म हो। हे नाम! मुझ पर प्रसन्न हो!

# शुद्धिपत्र

188

|             | સુહ                       | 2 1-1             |                            |
|-------------|---------------------------|-------------------|----------------------------|
| पृष्ठसंख्या | पंक्ति                    | अशुद्ध            | शुद्ध                      |
| 3           | ۹५                        | भूक्ति तथा भुक्ति | मुक्ति तथा भुक्ति          |
|             |                           | तंत्रभांस         | तंत्रभासं                  |
| 8           | Ę                         | वैखर्य            | वैखर्यथ्यं                 |
| 6           | 90                        | संहृत्य           | संहत्य                     |
| ٩           | रलोक की प्रथम पंक्ति      |                   | गह्वरेष्ठ                  |
| 919         | अंतिम से पहली वाली पंक्ति |                   | गुणाख्यां                  |
| 06          | इलोक की तीसरी पंक्ति      | गुणाख्यं          | गैत्रशुद्धि<br>मैत्रशुद्धि |
| ३६          | इलोक १३, तीसरी पंक्ति     | मंत्रशुद्धि       | न नशुः छ<br>ह्यतां         |
| ३७          | इलोक की १४वी पंक्ति       | ह्रयतां           | हूयता<br>निगमिता           |
| ४२          | श्लोक प्रथम पंक्ति        | निदमिता           |                            |
| ४२          | ,,                        | लिगता             | लिङ्गता                    |
| ४२          | श्लोक, चतुर्थ पंक्ति      | मिस्ताराद्        | मिङ्काराद                  |
| ४३          | इलोक २२, अंतिम पंक्ति     | श्चोत्            | श्चोत्                     |
| 48          | इलोक २४, तीसरी पंक्ति     | दारय              | र्दारय                     |
| ६०          | क्लोक ३०, प्रथम पंक्ति    | मितिद्धा          | मितीद्धा                   |
| ६१          | श्लोक ३१, द्वितीय पंक्ति  | मंत्रम            | मैत्रम्                    |
| ६७          | श्लोक ३६ अंतिम पंक्ति     | दिवोऽयां          | दिवोऽपां                   |
| ७१          | श्लोक ४१, अंतिम पंक्ति    | तच्छान्ते         | तच्छान्तं                  |
| ७३          | श्लोक ४३, प्रथम पंक्ति    | निर्गमनाद         | निर्गमनाद्                 |
| ७५          | रलोक ४४, द्वितीय पंक्ति   | सुस्मूर्षसे       | सुन्मूर्षसे                |
| 30          | इलोक ४७, द्वितीय पंक्ति   | हुतो              | हुतौ                       |
| 99          | क्लोक ६१, प्रथम पंक्ति    | चिज्              | चिन्                       |
| 99          | श्लोक ६२, प्रथम पंक्ति    | न्यासो            | न्यासै                     |
| 904         | इलोक ७३, तृतीय पंक्ति     | कारार्धे          | कराध                       |
| 990         | इलोक ७४, द्वितीय पंक्ति   | निर्मन्या         | निर्मध्ना                  |
| 995         | इलोक ७९, अंतिम पंक्ति     | भुभयो             | मुभयो                      |
| ११६         | क्लोक ८३, प्रथम पंक्ति    | नायति             | नायाति                     |
| 999         | इलोक ८७, अंतिम पंक्ति     | कलान्तं           | कलनान्तं                   |
| 984         | इलोक ९४, द्वितीय पंक्ति   |                   | वर्जम्                     |
| 247         |                           |                   |                            |

| वृष्ठ | पंक्ति                 | अशुद्ध          | शुद्ध           |
|-------|------------------------|-----------------|-----------------|
| 988   | पंक्ति १८              | मजहं            | मजहत्           |
| 940   | प्रथम पंक्ति           | जुहेषि          | जुहोषि          |
| 940   | पंक्ति ११              | स्तवन्          | स्तुवन्         |
| 944   | पंक्ति ४               | एकाण            | एकार्ण          |
| 944   | पंक्ति ७               | <b>रिछन्दसा</b> | <b>र</b> छन्दसा |
| 940   | रलोक की पंचम पंक्ति    | मन्व            | मस्व            |
| 940   | रलोक की षष्टम पंक्ति   | द्वैततं         | र्दैवतं         |
| 940   | वलोक की दूसरी पंक्ति   | चार्द्धम्       | चोर्द्धम्       |
| २०३   | रलोक की द्वितीय पंक्ति | निर्मिता        | निर्मिता        |
| २०३   | श्लोक की तृतीय पंक्ति  | व्याष्टि        | व्यष्टि         |
| 308   | रलोक की सप्तम पंक्ति   | वात्मनः         | रात्मनः         |

-ः समाप्तः-



## जपसूत्रम्

### (द्वितीय खण्ड) (पुस्तक के विषय में )

व्याहृतितस्व, छन्दः तत्व तथा सप्त लोकात्मक स्तर के साथ मानव की सत्ता के रहस्यमय सप्त स्तरों में एक सामं ज्जस्य है। इसी प्रकार एक सामान्य रेणु में स्पन्दित शक्ति में ही विश्व ब्रह्माण्ड, विराट रूपी महत् का तथा महाशक्ति का रहस्य अन्तर्निहित रहता है। अणु में महत् का साक्षात्कार और महत् में अणु का साक्षात्कार किये बिना सार्वभौम समग्र दृष्टि कैसे प्राप्त हो सकेगी? यह अघटन कैसे घटित होगा ? यह घटित होगा जप रूपी तपः के द्वारा।

मानवमात्र को इसी दृष्टि का विकास करना है। यह दृष्टि अरिच्छन्द द्वारा आवरित है। जप कौशल से यह 'अरि' भी मित्रछन्द के रूप में रुपायित होकर ऋतच्छन्द की चरम स्थित में आत्म प्रकाशन करता है। यह होता है जप आरोहण द्वारा। स्तरानुक्रम द्वारा। स्वामीजी इस खण्ड में इसी स्तरानुकम का साधना से ओतप्रोत मार्ग प्रदर्शित करते हैं। परिणाम यह होता है कि कूल, नाद, ज्योति तथा रस साधक की अधः, मध्य तथा उर्घ्व सत्ता को आप्लावित करते हुये एक ग्रपूर्व महोत्सव का आयोजन करते रहते हैं। यह है अलसित रस की जिड़िमा के स्थान पर सत्य जागरण की मुखरता। अब साधक का जीवन छुन्द अपनी सहज धारा के समस्त बन्धनों को हटाकर स्वात्म लीला कैवल्य के अतल भाग में विश्वान्त होने लगता है। यह स्तब्धता अथवा शून्यता का मौन नहीं है। यह है सीमाहीन अतल रस संविद रूप सिन्धु में समस्त आतम आकृति तथा आवेग की चरितार्थता। स्वामी जो इस प्रकार इस खण्ड के द्वारा यह संदेश देते हैं कि अलसित मग्नता की भूमि से प्रारम्भ करके स्वलसित भूमि में जाने पर ही जीवन के रस संवेदन की परमता प्राप्त होती है।

सर्वतंत्रस्वतंत्र हॉ० ब्रह्मगोपाल मादुड़ी

## भारतीय विद्या प्रकाशन

दिल्ली